
 

  1 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

 الكلمات المفتاحية:  2024 /10 /12تاريخ الاستلام: 
 الحرية، الفكر الغربي، النظام الفردي، الماركسي 

https://doi.org/10.57026/mjhr.v5i1.88 DOI:  
 2024 /11 /12تاريخ القبول: 
 2025 /4/ 1تاريخ النشر: 

  البحث: ملخص

شكلت الحرية نقطة خلاف رئيسية بين المنظومات الفكرية العالمية على مختلف الوانها ومناحيها 
ومتبنياتها السياسية والفكرية وقد يكون أُس الخلاف هو المفترقات المذهبية للمجتمعات أو القادة 

الرواد الذين فرضوا اراءهم بعد صياغة النظريات الخاصة بمسار تلك الايديولوجيات وطبيعة 
 اهدافها.

وهذا البحث محاولة نقدية للفكر الغربي بشقيه الفردي والماركسي في مطلبين، كان المطلب الأول 
عن: الحرية في النظام الفردي والمطلب الثاني عن: الحرية في الفكر الماركسي، واتضح للباحث 
المذهبية   ان  ولحظنا  اشتراكية،  ام  كانت  رأسمالية  الوضعية  الأنظمة  في  افلست  قد  الحرية  ان 
الإسلامية التي وجدت في عالم الواقع على مدى اربع عشر قرناً وغُيبت عن المجتمعات الاسلامية  

 على اثر الاستعمار الغربي للأمة الاسلامية والعربية بيدها الحل في تجلي المفهوم الحق للحرية.
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

  2 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

Freedom in Western thought - A critical study of the individualist and 
Marxist system 
Prof. Dr. Mohammed Kadum Al-Fatlawi / College of Education  - 
University of Kufa 
Received: 12  / 10/2024 Keywords: 

Freedom, Western thought, individual 
system, Marxism 

Accepted:12/11/2024 
Published:1/4/2025 
Abstract 
This research is a critical attempt at Western thought, both its individual 
and Marxist aspects, in two demands. The first demand was about: freedom 
in the individual system and the second demand was about: freedom in 
Marxist thought. It became clear to the researcher that freedom has gone 
bankrupt in man-made systems, whether capitalist or socialist . 

The two requests were followed by a conclusion with the results and a list 
of sources. 

 
 
 
 
 
 
 
 



 

  3 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

 مقدمة  

إن التطور الحضاري لمجتمع ما يرتبط ارتباطاً وثيقاً بالتطور العلمي والسياسي والفكري على  
ممارسة   في  الحرية  بهامش  الإحساس  بمدى  يكون  التطور  هذا  مستويات  قياس  وإن  السواء، 
النمو  أمام  عثرة  حجر  ويقف  التطور  هذا  دون  يحول  الحرية  هامش  فتقلص  والتعبير،  الإبداع 

 الفكري للفرد والمجتمع ويحارب الفكر الحواري والمثمر.
الحاضر نظراً لاختلاف  الوقت  المفاهيم اختلافاً في  أكثر  تُعد  ومع هذه الأهمية للحرية لكنها 
المفهومية   والمتتبع لجذور مفهومها يجد مضامينه  منها،  التي تنطلق  المرتكزات  الأسس وتباين 
الناضج في الشريعة الإسلامية وان لم يرد بصريح  اقدم الشرائع السماوية حتى بلور بشكله  في 
عبارته غير أن الدلالات المضمونية قد وردت في كثير من النماذج القرآنية التي اوضحت ودلت 
على حرية الإنسان وبصورة مقننة بقوانين السماء التي ارادت للمجتمعات البشرية الخير والسلام 

 والوئام. 
العالمية   المنظومات الفكرية  كما أن هذا المفهوم قد شكل فيما بعد نقطة خلاف رئيسة بين 
على مختلف الوانها ومناحيها ومتبنياتها السياسية والفكرية وقد يكون أُس الخلاف هو المفترقات 
الخاصة بمسار  النظريات  الذين فرضوا آراءهم بعد صياغة  الرواد  المذهبية للمجتمعات أو القادة 

 تلك الايديولوجيات وطبيعة أهدافها.
أو   السائدة ظهوراً  المذهبيات  لطبيعة  كان خلالها يخضع  بمراحل عدة  المفهوم  هذا  مرّ  وقد 
اضمحلالًا حتى قيضت الظروف ببزوغ عصر التنوير حين اخذ هذا المفهوم )الحرية( منحىً جديداً  
الانفجار  بفعل  الليبرالية  وانتصار  المسيحية  انحسار  التي شهدت  المتسارعة  المتغيرات  في ضوء 
متمثلة   الشيوعية  جاءت  ثم  والظلام،  الطغيان  عصور  من  طويلة  حقبة  بعد  الهائل  التقني 

 بالاشتراكية ونظرية ماركس حاملة لواء انقاذ الشعوب من بؤس الرأس مالية. 
مفاهيمها  صياغة  في  جذرية  بتحولات  الغربية  الحضارة  مرت  البحث:  موضوع  اختيار  سبب 
الفكرية والتي على ضوئها شرعت قوانينها واسست نظمها الحاكمة، فكان ان شهدت هذه المرحلة  



 

  4 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

العقلية   الذين اسسوا لمرحلة جديدة مثلت تصوراتهم  الوانهم  المفكرين وعلى مختلف  ظهور كبار 
حول صورة العالم الجديد وهي صورة الانتقال الاوربي في ظل التحولات الكبيرة وتوجهاتها الجديدة 

 على مسرح الحياة السياسية والفكرية. 
المنظومة   في  الجذرية  المنعطفات  هذه  للوقوف على  البحث هو  اختيار موضوع  فكان سبب 
الخاصة   وتجربتها  المعرفية  مبانيها  بيان  وكذلك  لها،  الفكري  الواقع  على  وانعكاساتها  الغربية 

 المتباينة عن تجربة الفكر الإسلامي.   
أهمية البحث: نظراً لما تقدم من تولد أيديولوجيات وتفرعات في المنظومة الغربية فإن أهمية  

تكمن في انه يكشف عن هذه الاتجاهات المذهبية لما مثلته من    -في نظر الباحث    -هذا البحث  
مرحلة جديدة فتحت الباب أمام الباحثين للوغول في اعماق النظريات المتباينة التي تبنتها كبريات 
الفكرية ولا   السياسية ونظمها  الانظمة  لرسم شكل  التي سعت جاهدة  والحديثة  القديمة  المدارس 

 سيما في مفهوم الحرية. 
المتعلقة   والدراسات  البحوث  في  الخاصة  الرنانة  المصطلحات  تُحشّد  ما  كثير  البحث:  هدف 
متخصص،  لأنك غير  معذور؛  فإنك  تفهم  لم  أنت  إذا  للقارئ:  يُقال  يكاد  إلى حد  الحرية  بمفهوم 
وبهذا  والمصطلحات..  المفاهيم  يعرفون دلالات  الذين  المتخصصين  يخاطب  لأنه  معذور  والكاتب 
تُغيب الرؤية الكلية في زخم التفاصيل، ولا تظهر صلة المعرفة الجزئية بمصادرها ومرجعياتها، ولا  

 ارتباطها بالواقع وجهود إصلاحه، ولا بالمواقف الحياتية بطريقة ذات معنى. 
تلائم  بطريقة  الغربي  الفكر  في  الحرية  مفهوم  توضيح  محاولة  هو  البحث  هذا  هدف  فكان 
الحالة المعرفية لأغلب الدارسين والقراء من الشباب المسلم بعيداً عن تعقيد المصطلحات الفلسفية  
وتشابك المفاهيم المعرفية مما يُيسر المطلب في كشف الحقائق وبيان جذورها عندهم ففي ذلك 
الغربية   بالتجربة  التأثر  عدم  ثم  ومن  الغربي  الفكر  بريق  من  الإسلامية  الأمة  لأبناء  تحصين 

 فيتفادون نقلها الى حضارتنا الإسلامية لاختلاف المباني في كلا الفكرين الغربي والإسلامي.     



 

  5 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

إذ ان النفس البشرية تواقة دائماً للرجوع الى فطرتها، والى ما وجد الإنسان عليه نفسه منذ  
التي   الحقة  السماوية  والأديان  الشرائع  به  جاءت  وما  الإلهية  السنن  تحكمها  كانت  التي  ولادته 

 أكدت على آدمية الإنسان وحقه في الحياة بشكل يتلائم مع كونه سيد المخلوقات.
القرون   في  الحكام  وطغيان  الكنسي  الحكم  ظل  في  والشعوب  والمفكرين  العلماء  ان  نعم؛ 
الوسطى كانت لهم معاناة عظيمة ومأساة كبيرة وانحطاط للكرامة الإنسانية، ولذلك جاءت المواثيق 
والاعراف الاجتماعية بكل ثقلها الاجتماعي، وهدفها الانساني هو التأكيد على حق الإنسان بكل 
تطلعاته )الاجتماعية، الاقتصادية، السياسية( لتكون تأصيلًا لما وضع من نظريات فيما بعد نتيجة 
والتي  بها،  قبلت  التي  والنظريات  الأنظمة  شكل  لطبيعة  أساساً  وتكون  البشري  المجتمع  لتقدم 
رسمت اشكال الأنظمة السياسية استناداً لمبدأ الفصل بين السلطات لتفرز في اشكال عدة حسب 
ومفكروها  الغربية  المجتمعات  فلاسفة  حاول  وبهذا  السياسي؛  والمتبنى  الايديولوجي  الاختلاف 

والمصطلحات المسميات  عن  النظر  بغض  وحرياتهم  الافراد  لحقوق  تأصيل  عن  كي  (1) البحث   ،
 تكون عوناً لهم للحد من سلطة الحكام وعسفهم بالحرية.

 دراسات سابقة: طالع الباحث العديد من البحوث والدراسات في موضوع بحثه كان منها: 
الكويت،  .1 طروس،  مركز  عدلان،  عطية  د.  الغربي،  والفكر  الإسلام  بين  الحرية 

 م. 2020
كلية   .2 بحوث  مجلة  سالم،  على  زيد  رحاب  والعربية،  الغربية  المجتمعات  في  الحرية 

 م. 2021، 3، العدد 32الآداب، جامعة حلوان، المجلد 
مفهوم الحرية في الغرب بين النظرية والممارسة، لؤي صافي، مجلة الفكر الإسلامي   .3

 م.2003، 32 -31، عدد 8المعاصر، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، مجلد 
 م. 2019، 29مفهوم ماركس للحرية، وسيم أبو فاشة، مجلة تبيين، بيروت، العدد  .4
وكتاب: الفكر الغربي دراسة نقدية، أنور الجندي، وزارة الاوقاف والشؤون الإسلامية،   .5

 م. 1987



 

  6 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

كان  فقد  الأول  البحث  ان  بحثنا  بموضوع  علاقتها  أما  المعرفية،  أهميتها  البحوث  ولهذه 
مضمونه عن نقاط الاتفاق والافتراق بين الإسلام والحضارة الغربية، وهذا لم يكن شغل بحثنا ولا  
حيث  من  العملي  واقعها  في  الحرية  الى  ناظران  كانا  فقد  والثالث  الثاني  والبحث  اهتمامه،  من 
الحرية الفكرية والحرية الدينية والحرية السياسية وحرية التعلم وغيرها من الحريات مع المقارنة  
بين المجتمع الغربي والمجتمع العربي، وهي بهذا الحال لا تقارب موضوع بحثنا، أما البحث الرابع  
فقد كان عاكفاً على بيان العلاقة بين نظرية ماركس والليبرالية والنظام الاقتصادي، وعرض الباحث 
فيه نقد ماركس على الرأسمالية والمجتمع البرجوازي، وهو بهذا الحال بعيداً عن مضمون بحثنا 

 وجوهره. 
الغربي، ويتحدث   في الإسلام والفكر  الحرية ويقارن بينها  أما الأخير فهو كتاب يتحدث عن 
أثر  الحرية وعن  فيه من خلاف غير مبرر وعن ميلاد  الحرية وما وقع  تعريف  الكتاب عن  هذا 
يكن  لم  الموضوعات  وهذه  الإسلامي،  التشريع  في  الحرية  أثر  وعن  الحرية  معنى  في  الانحراف 

 لبحثنا شأن فيها فهي بعيدة عن صلبه وهدفه.
مطلبين،  من  البحث  خطة  كانت  وأهدافه  اختياره  وسبب  البحث  لأهمية  نظراً  البحث:  خطة 
المطلب الأول: الحرية في النظام الفردي، والمطلب الثاني: الحرية في الفكر الماركسي، وكان كلا 

 المطلبين بدراسة تحليلية نقدية، متبوعات بخاتمة لأهم النتائج وقائمة بالمصادر. 
 المطلب الأول: الحرية في النظام الفردي  

يُعد المذهب الفردي الاطار الفكري العام للحرية في الفكر الغربي، فالحرية في النظام الفردي 
يعني  الحرية حقاً طبيعياً، وهذا  كون  في  وذلك  للفرد،  الطبيعي  للحق  والمركزي  الاساس  المعطى 
انها )مكتسب انساني واساسي له وانها من صنع الطبيعة فهي مقدسة ولا تقبل التنازل عنها وهي  

انساناً( بوصفه  الانسان  تخص  لأنها  للجميع  بالنسبة  ومتساوية  كل   (2)عالمية  لأهداف  ومرتكز 
 الأنظمة السياسية القائمة بل محور شرعيتها. 



 

  7 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

والحرية لا يمكن تصورها مطلقة بلا حدود فهناك قيود تحدها وتنظم ممارستها وتحدد بالقدر  
المتاح للآخرين لممارسة حرياتهم دون ان يتعرض لهم احد لكن هذا التقييد والتحديد لا يصل بأي 

، ونتيجة لالتصاق الحرية بالإنسان بوصفها (3) حال من الاحوال الى اهدار اصل الحرية او الحق
حقاً فردياً طبيعياً فأن الانسان يبقى وحده صاحب الحق في ممارسة الحرية دون ان يجبر عليها 
أو ينتقص منها تحت أي ذريعة من ذرائع النظام السياسي القائم وبأي شكل صيغت فلسفة الحكم 

 فيه. 
فالحكومة لا يجوز لها التعرض للأفراد عند ممارستهم لحرياتهم وتلتزم بعدم الاعتداء عليها، 
وليس التزاماً بعمل، فليس للأفراد حق اقتضاء من الدولة، فهي حرية ذات مضمون سلبي وليس 

 .(4) ايجابياً 
والمتأمل في مفهوم الحرية في الفكر الغربي على وفق المذهب الفردي يلحظ انه اعتمد على  

  مصادر اهمها:
 الفكر المسيحي. -1
 القانون الطبيعي.  -2
 العقد الاجتماعي. -3

 وبيانها بحسب ما يقتضيه مقام البحث على النحو الآتي:
، وانما  Aأولًا: الفكر المسيحي: ولا نعني به هنا الدين الخالص الذي جاء به النبي عيسى  

نعني به الكيان الذي تكون من خليط من الأفكار والمعتقدات وذلك عندما )دخلت المسيحية إلى 
قسطنطين فيها  اضطر  تاريخية  ملابسات  دخولها  رافق  التصورات   (5) أوروبا  ببعض  يخلطها  أن 

 .(6) الوثنية تيسيراً لقبول الجماهير لها وأداة لخضوع هذه الجماهير باسم الدين(
المسيحي   الفكر  سيما  لا  الغربي  الفردي  النظام  في  بالغ  أثر  المسيحي  الفكر  لهذا  كان  وقد 
الاصلاحي )البروتستانتي(، إذ لم ينبع المذهب الفردي من فراغ انما سبقته افكار واحداث ادت الى 
اهم  ومن  واشكالها،  الحرية  من  استلهمت  التي  اركانه  له  نظام  بشكل  وقولبته  وبلورته  افرازه 
في   الازدواج  مبدأ  قررت  انها  ذلك  البروتستانتية،  الفردي  المذهب  اليها  استند  التي  المصادر 



 

  8 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

كما (7) السلطة المدني،  والقانون  الدولة  واحد  آن  في  لسلطتين  المسيحي  الفرد  خضوع  بمعنى   ،
في   الاولى  اللبنة  هو  )الازدواج  هذا  وكان  والعقيدة،  الدين  بمسائل  يتعلق  فيما  للكنيسة  يخضع 
ارساء الفلسفة التحررية في الميدانين السياسي والاقتصادي، وحرم على السلطة الحاكمة، التدخل 
في كل ما يتعلق بحرية الديانة او الحرية الشخصية للأفراد، ما ادى الى تخلص الفرد من التبعية  

  . (8) الدينية للحاكم واستشعار وجوده مستقلًا عن الجماعة التي يدخل في تكوينها(
وبعد ردح من الزمن ساد فيه تسلط الكنيسة على الحقوق والافكار حتى ظهر طغيان سلطة 
إذ  ومالبراش،  اوغسطين  والقديس  الاكويني(  )توماس  القديس  الاتجاه  هذا  زعيم  وكان  الكنيسة، 

 كان للفكر الاصلاحي دفعاً مهماً في نقل المجتمع الى مفاهيم الحرية. 
بقوانين  التزامها  مع  الحاكمة،  السلطة  احترام  هي  الاكويني  القديس  عند  القاعدة  وكانت 

 الحريات والحقوق ويورد على هذه القاعدة حق الافراد في المقاومة بشروط ثلاثة هي: 
 ان تكون المقاومة ضرورية لعدم كفاية الطريق القانوني الذي يكشف عن الاحتجاج. .1
 وان يكون هذا الطريق مجدياً.  .2
المراد   .3 يفوق  الظلم، بحيث لا تسبب ضرراً  الحرية مع  للتعبير عن  الفرصة  تتناسب  وان 

 .(9) دفعه
وبهذا يكون الفكر الاصلاحي قد أسهم في اعداد الافراد للاعتقاد بوجود حقوق لهم وبدعوته 
الحرية   او  الفكر  حرية  في  التدخل  من  الزمنية  والسلطة  الكنيسة  منع  استطاع  العقيدة،  لحرية 
الفكر  يكن  لم  ذلك  ورغم  الحريات،  هذه  مع  يتعارض  لا  بما  السلطة  مجال  وتحديد  الفردية 

 البروتستانتي المصدر الوحيد لنظرية الحريات في الفكر المعاصر.
 ثانياً: نظرية القانون الطبيعي: 

ارسطو الى  الطبيعي  القانون  فكرة  البعض  من  (10)ينسب  تنحدر  اصولها  ان  آخرون  ويرى   ،
، فقد توغلت الفلسفة السياسية لدى اليونان بجدل فكري نتج  (11)في عهد الاغريق مذهب الرواقية 

 عنه الاساس الفكري للحرية بوصفها اساساً للديمقراطية.



 

  9 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

فقد اعتقد الذريون ان حرية الانسان هي صورة من صور الاستعداد الذاتي للعناصر الذرية 
)المكونات الاساسية للوجود( التي تتمثل بنمط من الاحساس ينطوي على تغيرات وتبدلات تحدث 
الوجود ومكوناته، ما جعلت  الذريون حول  التي قدمها  الطروحات  بصورة عفوية وتبني افلاطون 
منه يعتقد بأن النفس البشرية هي نفس حرة مصطفاه ومخيره كما كانت في عالم المثل وقد تابع 
مجموعة   حتمية  نحو  اتجهوا  الذين  الرواقيين  فلاسفة  من  مجموعة  الاستنباط  هذا  في  افلاطون 
لفلسفة   سبينوزا  انطلاق  نقطة  والحتمية  التجليات  هذه  بعد  فيما  لتصبح  الواحد،  العقل  تجليات 

 .(12)الحرية
وبالرغم من ذلك شكلت آراء سقراط خط الدفاع الاول عن الحرية في خطبته المعروفة تاريخياً  
بأسم )دفاع سقراط( والذي رفض فيه ان يجبر الانسان على سلوك معين ليضع )الضمير الفردي( 

 .(13)في مرتبة اعلى من القانون البشري 
ان فكرة حقوق الانسان على وفق المفهوم الغربي، تعود الى فكرة القانون الطبيعي التي كانت  
شيشرون  هو  مثلها  من  وافضل  القانون،  هذا  تضع  عليا  إلهية  قوة  بوجود  مرتبطة  بداياتها 

الربانية، (14) ق.م(  106-41) العناية  من  النابع  )القانون  بأنه:  الطبيعي  القانون  عرف  الذي   ،
التي تحكم هذا الكون، ومن الطبيعة المشتركة السليمة للكائنات البشرية، قانون العقل الصحيح، 

 . (15) الذي يتواءم مع الطبيعة، وينطبق على الناس كافة، كما انه الي وغير قابل للتغيير(
شيشيرون   وايضاح ciceroكان  الفكرة  بتحديد  عني  الذي  القدماء  الرومان  الفلاسفة  من   ،

معالمها، فلقد ذهب الى ان هنالك قانوناً خالداً لا يتغير بتغير الامكنة والازمان، وهذا القانون يعلو 
 . (16)على القوانين الوضعية ويتطابق مع الطبيعة السليمة والعقل القويم

وانتقلت الفكرة الى الرومان فصار من مقتضى القانون الطبيعي ان الناس متساوون جميعاً 
 يملكون كلهم عقولًا، وهم متساوون ايضاً في نظرتهم الى ما هو خير وما هو شر من الامور. 
 Paulولم تلبث فكرة القانون الطبيعي ان انتقلت من الفلاسفة الى القانونيين، فلقد ذهب بول  

وهذا   Gauisوجايوس   عليها  سابق  وهو  الوضعية  القوانين  على  يعلو  قانون  هناك  ان  الى 
 . (17) القانون ليس من صنع البشر بل تفرضه الطبيعة الصحيحة والعقل السليم



 

  10 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

وفي العصور الوسطى، غلب الطابع الديني على فكرة القانون الطبيعي، ففي هذه الحقبة كان  
البابا في مواجهة السلطة المطلقة للملوك ومن ثم  رجال الكنيسة يتلمسون السب لتدعيم سلطة 

 . (18)فأنهم لجأوا الى فكرة القانون الطبيعي في سبيل تغليب وجهة نظرهم
الوعي الفلسفي آنذاك بتقسيم   Thamas Aquinasفلقد وصف القديس توماس الاكويني  

يمثل  الذي  القانون  وهو  الالهي  القانون  يوجد  إذ  القمة  في  درجات ووضعها  ثلاث  الى  القانون 
مشيئة الله، يليه القانون الطبيعي وهو ذلك القدر من القانون الذي يدركه عقل الانسان ثم يأتي  

 .(19) بعده القانون الوضعي وهو ما يستنبط من القانون الطبيعي من قاعد واحكام
القرن  في  معالمها  ان طمست  لبثت  ما  الطبيعي  القانون  فكرة  فان  النهضة،  في عصر  أما 
فقد  اوربا،  في  القوية  الملكية  الدولة  وظهور  الكنيسة  نفوذ  انحسار  اثر  للميلاد،  السادس عشر 

ميكافيللي افكار  بودانMachiaveni  (1469-1527  (20)سادت  وجان   ) (21)  Bodin 
(، وغيرهما من المفكرين الذين اخذوا ينادون بالسيادة المطلقة للملوك وبضرورة 1531-1596)

 خضوع الافراد لتلك السلطة خضوعاً تاماً. 
في  العاملين  ان  والى  العامة  والحياة  الخاصة  الحياة  فصل  وجوب  الى  مكافيللي  ذهب  فلقد 
تحقيق  يستهدفون  انهم  طالما  الاخلاق  قواعد  من  يتحرروا  ان  لهم  يجوز  العامة  الحياة  مجالات 

 .(22) الصالح العام 
الفقيه  لسان  على  اخرى  مرة  للظهور  عادت  ان  لبثت  ما  الطبيعي  القانون  فكرة  ان  على 

 م( وذلك في النصف الاول من القرن السابع عشر.1264الهولندي )جرونيو( )ت:
معالم  ذات  نظرية  الى  فكرة  من  الطبيعي  القانون  تحويل  في  الفضل  جروتيوس  الى  ويعود 
طوال  لازمتها  التي  الكنسيّة  الافكار  من  الطبيعي  القانون  فكرة  فلقد حرر  مميزة،  وحدود  واضحة 
العصور الوسطى كما صيّر منها فكرة شاملة بحيث لا تقتصر على الحقوق الطبيعية للإنسان؛ بل 
القانون سواء في وقت  التي يجب ان تخضع هي الاخرى لهذا  الدول  العلاقات بين  ايضاً  تشمل 

، كذلك يربط جرو سيوس السيادة بالشعب إذ )يعتبر الشعب هو مالك (23)السلم او في وقت الحرب



 

  11 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

حق اختيار نظام الحكم الصالح له، واذا ما مارس الشعب هذا الاختيار فليس له ان يرجع عنه  
 .(24) بعد ذلك ولا يستطيع تغيره(

تلك  )ظهور  الى  الحال  بطبيعة  ادت  قد  الطبيعي  للقانون  والشاملة  الجديدة  الصيغة  هذه  ان 
الفكرة من جديد على مسرح الحياة السياسية والقانونية وطوال القرنين السابع عشر والثامن عشر 
ازداد انصارها من الفلاسفة والفقهاء الذين عمدوا الى تشذيبها وتهذيبها بحيث ينظر اليها على 
ايضاً،  الوضعية  القوانين  قانونية يجب استلهامها عند سن  انها فكرة  فلسفية بل على  انها فكرة 
كما لم يعد ينظر اليها على انها فكرة تشتمل على مبادئ تفصيلية يجب على المشرع الالتزام بها 

 . (25) واقتفاء اثرها(
النضج  في  واضحاً  الفلسفية  الصيغة  ذو  الطبيعي  القانون  مبادئ  في  التحول  لهذا  وكان 
والتبلور بعد قيام كل من الثورتين الامريكية والفرنسية، والذي اصبح على اثرهما مذهباً رسمياً ذا 

 .(26) صيغة قانونية
ان انصار القانون الطبيعي على حق فيما ذهبوا اليه، من ضرورة وجود قانون طبيعي يكون 
مثلًا اعلى للمشرع الوضعي، بحيث تكون التشريعات الوضعية اقرب الى العدل كلما كانت متوافقة  
مع القانون الطبيعي .....، ذلك ان النزوع الى الفطرة من خصائص النفس البشرية، ولابد لهذه 

 النفس ولو حتى التمني من الرجوع الى فطرتها. 
ومن زعم ان القانون الطبيعي هو قانون الله، لم يقم الحجة على ذلك وزعم البعض الآخر ان  
القانون الطبيعي هو قانون الفطرة، وانه مثل عليا خلقها الله، وهذا لا يصمد أيضاً امام الحجة في  
قول  من  آنفاً  المستفاد  وهو  وضعي،  انه  على  دليلًا  القانون  هذا  خصائص  وتطور  تغير  ان 
عنده:  الطبيعي  فالقانون  الطبيعي،  القانون  فكرة  عن  الدينية  الصبغة  ازال  الذي  جروسيسوس 

 .(27) ( الكوني عن طريق الاستنباط العقلي(order)مبادئ مستمدة من طبيعة الانسان ومكتشف )
ويبدو ان قانون الفطرة الحقيقي هو قانون الله عز وجل الذي انزله على رسله منذ النبي آدم  

(a( وحتى آخر الرسالات نبينا الخاتم محمد ):  :قال تعالى ،)P  ِى بِه ينِ مَا وَصَّ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّ
تَتَ  وَلَا  ينَ  الدِّ أَقِيمُوا  أَنْ  وَعِيسَى  وَمُوسَى  إِبْرَاهِيمَ  بِهِ  يْنَا  وَصَّ وَمَا  إِلَيْكَ  أَوْحَيْنَا  وَالَّذِي  قُوا نُوحًا  فَرَّ



 

  12 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

، حيث )ان جميع دعوات الأنبياء في القضايا الاساسية وفي مختلف الاديان السماوية  O(28)فيه
 ، ولم نرى كتاب لم يتبدل إلا القرآن الكريم. (29) كانت واحدة( 

انه مقطوع عن كل ما يتصل   الطبيعي  القانون  الى هذا  الذي يمكن ان نوجهه  والنقد الآخر 
بالأخلاق أو المعنوية أو المجتمع أو أي صلة أخرى تمثل الضابط الواقعي لمسائل هذه الحرية!، 
عند  الحرية  ايقاع  تضبط  الطبيعي  القانون  هذا  داخل  من  مستنبطة  ارشادات  توجد  لا  بمعنى 

 الإنسان، وهذا بنتيجته الحرية المطلقة وحينذاك يتحول المجتمع الى شريعة الغاب والفوضى. 
 ثالثا: العقد الاجتماعي:

تفترض نظرية العقد الاجتماعي، قيام المجتمعات السياسية على عقد، وهذا العقد انتقل الافراد 
بمقتضاه من الحياة البدائية الى المجتمع المدني، وان حالة الفطرة هي التي كانت تسود الجماعة  
الافراد  لها  يخضع  التي  السياسية  السلطة  قيام  قبل  آخر  وبمعنى  السياسي،  المجتمع  قيام  قبل 

 . ( 30) تنتهي فقد قبلوا بالخضوع لسلطة سياسية مقابل التنازل عن بعض الحقوق والحريات
وتتداخل مفاهيم وابعاد الحرية في الفكر الحديث مع مقارنة اضافة الطبيعة بمحتويات )العقد  
الاجتماعي(، فقد تميزت دراسة الحرية لدى لوك بأنها مشتقة من حالة الطبيعة عندما ذهب الى 
بلورتها  التي  الطبيعية  فالحقوق  الانساني،  العقل  توجه  تامة  بحرية  تتميز  كانت  الحالة  هذه  ان 
حالة الخلاف بين لوك وهوبز، عندما ذهب لوك الى ان جوهر الحرية هي فكرة تحررية للفرد من 

 كل المعوقات الخارجية والداخلية. 
. وان حالة الفطرة  (31) في حين اكد )هوبز( على ضرورة التحرر من المعوقات الخارجية فقط

او   الاحتجاج  في  الحق  للأفراد  يجعل  لا  حين  بعيداً  بنظريته  ويذهب  الفوضى،  تسودها  كانت 
المقاومة اذا ما استبد بهم او جار على حقوقهم وحرياتهم فالحاكم عند هوبز مهما استبد وجار 
فإن حال الافراد يبقى افضل من الحال التي كانوا عليه في الحياة البدائية، والحاكم ليس طرفاً في  

 .(32) العقد حسب وجهة نظر وطروحات هوبز



 

  13 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

والجدير بالذكر ان هوبز يبرر سيادة القوة، فهو يتبنى نظرية العقد، فالدولة كالمجتمع نتيجة 
المواطنين، يتضمن تنازلًا عن حقوقهم، وتعهداً بالخضوع لسلطة حكم هي بمثابة   عقد مبرم بين 

 الشخص الثالث ليس طرفاً بالعقد.
او   الاوليغارشية  او  الديمقراطية  شكل  تتخذ  السيادة  ذات  الدولة  بكون  يهتم  هوبز  يكن  ولم 
الملكية المقيدة. ما دامت تؤكد سيادتها في علاقتها بالدول الاخرى وتحتفظ بسلطتها بالنسبة الى 

 .(33) مواطنيها
والاستقلال  الحرية  تسودها  كانت  الفطرة  حالة  ان  في  لوك  مع  روسو  يتفق  حين  في 

، ويتضح من هذا ان )لوك( اراد بنظريته هذه ان يجعل من الحرية قيداً على السلطة (34) والمساواة
  سواء انبثقت من الشعب ام لم تنبثق منه. 

كان ضمن   بل  للحرية؛  المعالم  محدد  اطار  لنا  ترسم  لم  لوك  فلسفة  ان  القول  يمكننا  وبهذا 
دراسة مستفيضة لفلسفة من سبقوه حين اعطوا زخماً ودفعاً يمكن من خلاله ان نقول ان قانون 
حالة الطبيعة ذاته قد اتكأ عليه في صياغة ايديولوجية تقترب من ان تكون مفهوماً تقليدياً زجّه  
لوك في دراسة العقد الاجتماعي والذي ساق من خلاله الافراد )كحالة للطبيعة( وحقوقهم في الغاء 
ذلك  اياه  اعطاها  التي  سلطاته  تخطى  او  واجباته  في  الملك  أخلّ  ما  متى  الاجتماعي،  العقد 

 .(35) العقد
ونتيجة لذلك )فإن الحاكم لا يحق له تجاوز الاغراض التي اتفق عليها في العقد لأنه طرف 

 .(36)فيه(
وليس   عزلة،  حياة  يعيشون  الجماعة  قيام  قبل  كانوا  الافراد  ان  الى  بنظريته  روسو  ويذهب 

 حياة فوضى واقتتال كما ذهب هوبز، او حياة سلام ووئام كما ذهب لوك.
ارادة  فإن  ثم  ومن  يتحقق  ما  نادراً  معين  امر  على  كافة  الافراد  اجماع  بأن  روسو  ويرى 
المجموع لا تعدوا ان تكون ارادة الاغلبية ولكنه يرى ان خضوع الاقلية للأغلبية لا يعني فقدانها 
ارادة  التصويت تصبح  تستخلص من عملية  العامة حين  الارادة  تمثل  الاغلبية  هذه  لحريتها لان 

 .(37)المجموع



 

  14 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

وقد حاول روسو ان يصور مدينة مثالية ربّما هي جزء من المدينة التي نادى بها افلاطون  
وهي خاصة بالحرية، واعتقد ان سر بؤس الجنس البشري هو فشل الناس في الوصول الى الارادة 
العقد  قبل  ما  مرحلة  او  الطبيعة  حالة  الى  يعودون  يجعلهم  التوجّه  هذا  مثل  فإن  العامة 

 .(38)الاجتماعي
المفكرين )هوبس،   الرغم من ان  انه على  (، )لوك  1679-1588الخلاصة كما يرى بدوي 

(، على خط انطلاق واحد، من حيث شرح حالة الفطرة 1778-1712(، )روسو  1632-1704
، (39) الاولى وتفسيرها، الا انهم اختلفوا بشأن وصف الحالة الطبيعية والعقد الاجتماعي ومضمونها

 وكذلك اطراف العقد.
ففي الوقت الذي وصف )هوبز(، الحياة البدائية بأنها حالة من الفوضى يمكن التخلص منها 
بإنشاء عقد اجتماعي يتنازل فيه الافراد )لسلطة( عن جميع حقوقهم وحرياتهم، وصف )لوك( تلك 
ان  يعني  السلطة، وهذا  الافراد عن بعض حقوقهم لإقامة  فيها  يتنازل  السلام  بحالة من  الحياة، 
وبسيادة  الفردية  الحرية  الى  )لوك(  دعا  حين  في  للحاكم،  المطلقة  السلطة  الى  نادى  )هوبز( 
فقد  اما )روسو(  بينهما،  المبرم  للعقد  احترامه  اوجب  للحاكم  مقيدة  مقابل سلطات كثيرة  الشعب، 
للشعب، وان الشعب هو  اكد ان السيادة  العامة للشعب وليس للحاكم، حينما  بمبدأ الارادة  نادى 
الافراد،  بها  يتمتع  التي  فالحقوق  ذلك،  اساس  افراده على  لها  التي يخضع  القوانين  الذي يضع 
طبيعية   انها حقوق  اساس  استندت واسست على  الفلسفية، هي حقوق  النظريات  لهذه  استناداً 
بحسب  الحقوق  فهذه  قانوني،  اساس  اي  لها  ليس  اي  السياسي  المجتمع  تشكيل  على  سابقة 

 . (40)تصور بعض الباحثين: )انما هي تصور ذهني مجرد لا يمثل اي واقع محسوس(
وذلك )لأنها لم توجد إلا في شكل نظرية ترجمت اهتمامات مثالية لبعض المفكرين الغربيين 
بدون ان يكون لها صدى في الواقع العملي الامر الذي ادى الى توجيه انتقادات حادة لها من قبل 

في الفكر الغربي وغيره، فهو ردة فعل ضد عهود السلطان المطلق    (41) النظرية الوضعية القانونية(
 ، ولا نرى لها في الواقع مجال كما تقدم.  (42) في القرون الوسطى



 

  15 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

وتجدر الاشارة انه قد شاع الخلط بين نظرية القانون الطبيعي ونظرية العقد الاجتماعي الى  
نظرية   اي  وانها  الطبيعي  القانون  لنظرية  امتداداً  الاجتماعي  العقد  نظرية  اعتبر  البعض  ان  حد 

)ليست سوى تعبير جديد ومبسط عن نظرية القانون الطبيعي لان شروط العقد  –العقد الاجتماعي 
للقانون  الخالدة  المبادئ  من  مستوحاة  ولكنها  انسانية  ارادة  تضعها  لم  الاساسية  الاجتماعي 
هي   محددة  غاية  له  عقلي  طبيعي  عقد  ولكنه  ارادياً  عقداً  ليس  الاجتماعي  فالعقد  الطبيعي، 

 .(43) المحافظة على حياة كل الناس وحرياتهم وممتلكاتهم(
ويبدو ان وجهة النظر هذه لا يمكن التسليم بها بعد الاقرار بوجود سمات مشتركة بين نظرية  
القانون الطبيعي ونظرية العقد الاجتماعي، الا ان النظرية الثانية ليست مجرد تعبير مبسط وجديد 

 ، اذ هناك فروق عديدة بينهما يمكن ان استجلاؤها مما تقدم من بيان النظريتين. (44)عن الاولى
 أوجه التباين بين النظريتين:  -
ان نظرية العقد الاجتماعي تقوم على اساس ان هناك حياة بدائية كان الانسان يعيشها   -1

ان  له  لم يسبق  الانسان  ان  به، ذلك  التسليم  يمكن  القول لا  السياسية وهذا  الجماعة  قيام  قبل 
ان  العلمية  الدراسات  اكدت  وقد  نطاقها،  خارج  يعيش  ان  يمكن  ولا  الجماعة  عن  بمعزل  عاش 

 ضمن نطاقة الجماعة. –منذ وجد   –الانسان كان يعيش 
حقائق   من  العقل  يستخلصه  ما  اساس  على  تقوم  نظرية  بصفتها  الطبيعي  القانون  ونظرية 

 الطبيعة لا يمكن ان تقر هذه المقولة المناقضة لحقائق الطبيعة ومسلمات العقل.
مع ان نظرية العقد الاجتماعي تقوم على اساس ان للأفراد حقوقاً طبيعية فأنها تذهب    -2

وتوفير  تأكيدها  بقصد  ابرم  اجتماعي  عقد  من  الملزمة  تستمد صفتها  انما  الحقوق  تلك  ان  الى 
 الحماية لها. 

لا تستمد    –وفقاً لمنطق نظرية العقد الاجتماعي    –بعبارة اخرى فأن الحقوق الطبيعية للأفراد  
 صفتها الملزمة من ذاتها؛ بل من عقد أبرم بقصد الزام السلطة باحترامها.

الطبيعية للأفراد  الحقوق  بأن  القول  الى  الطبيعي يفضي  القانون  ان منطق نظرية  في حين 
الحقوق  باحترامها، طالما ان تلك  السلطة  الملزمة من ذاتها وليس من عقد يلزم  تستمد صفتها 



 

  16 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

لكل  اعلى  قانوناً  يمثل  الطبيعة  قانون  ان  وطالما  القويم،  العقل  يكتشفها  كما  الطبيعة  من  نابعة 
مجتمع انساني فأن السلطة السياسية في كل مجتمع ملزمة باحترام تلك الحقوق سواء نص على 

 ذلك في العقد ام لم ينص. 
ان هناك نظريات متعددة قيلت في العقد الاجتماعي من قبل فلاسفة عديدين، واذا تركنا    -3

جانباً نظرية )هوبز( باعتبارها لا تقر بالحقوق والحريات الفردية واخذنا بنظر الاعتبار النظريتين 
فأننا نجد ان كلًا منهما تختلف عن   –وهما نظرية )لوك( ونظرية )روسو(    –الرئيسيتين الاخريين  

الحياة  ان  )لوك(  يرى  بينما  شرطه،  او  مضمونه  في  او  العقد  اطراف  تحديد  في  سواء  الاخرى 
البدائية التي سبقت قيام الجماعة السياسية كانت حياة سلام ووئام في حين يرى )روسو( انها 

 كانت حياة يحياها كل فرد في عزلة عن الافراد الآخرين. 
ويعتقد لوك ان العقد قد ابرم بين الافراد من جهة والحاكم من جهة اخرى، بينما يرى روسو 

 والمجموع الذي يتكون من اتحادهم.  –وهم بالحالة الطبيعية   –ان العقد انما ابرم بين الافراد 
يذهب لوك ان الافراد لم يتنازلوا عن جميع حقوقهم وحرياتهم؛ بل عن الجزء الضروري منها 
لإقامة السلطة وان من واجب السلطة المحافظة على الحقوق والحريات الاخرى يذهب روسو ان 
الافراد قد تنازلوا عن جميع حقوقهم وحرياتهم للمجموع لقاء حقوق وحريات يقررها هذا المجموع 

 .(45) لهم بعد قيامه بصفته صاحب السيادة
غير  ليس  الاجتماعي  العقد  بأن  والقول  تتنافى  الاجتماعي  للعقد  المتباينة  الصيغ  هذه  ان 
هناك صيغة   ان  بالضرورة  يعني  القول  هذا  ان  اذ  الطبيعي  القانون  لنظرية  ومبسط  جديد  تعبير 
الاخرى  منها عن  كل  تختلف  له  متعددة  ان هناك صيغاً  في حين  للعقد  متماثلة  او صيغ  واحدة 

 اختلافاً بيناً في تحديد اطرافه وشروطه ومضمونه. 
للعقد   -4 المختلفة  الصيغ  هذه  ان  على  اجمعوا  القانون  فقهاء  فأن  ذلك  الى  اضافة 

 الاجتماعي لم تأت اعتباطاً بل كانت وراءها بواعث معينة افضت اليها. 



 

  17 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

المالكة  للأسرة  ربيباً  كان  انه  في  يكمن  سبباً  لها  كان  هوبز  عند  الصياغة  هذه  ان  ويبدو 
كانت صيغته   وعليه  بها  تتمتع  التي  المطلقة  لسلطتها  المؤيدين  ومن  الحين  ذلك  في  البريطانية 

 للعقد قد استخدمت لتدعيم تلك السلطة وانكار الحقوق والحريات الفردية.
مبدأ   لتغليب  استخدمت  للعقد  فإن صيغته  العامة وعليه  الارادة  دعاة  من  لوك  كان  في حين 

 .(46)السيادة الشعبية على مبدأ الحرية الفردية
)لم   شروطه  وان  ارادياً(  عقداً  )ليس  الاجتماعي  العقد  بأن  القول  فأن  كذلك  الامر  كان  فإذا 
تضعها ارادة إنسانية( قول لا يمكن التسليم به لان دور الارادة الانسانية في صياغة العقد دور 
ظاهر، وهل هناك دليل على هذا الدور اظهر من ان كل واحد من فلاسفة العقد قد صاغه بصورة 
جعلت منه انعكاساً لأفكار يعتنقها واتجاهات يؤمن بها واهداف يتوخى تحقيقها وطبيعة المرحلة  

 السياسية والتاريخية التي عاشها.
التي   -5 الفرنسي لحقوق الإنسان في ارسائه للأسس  الفقهاء على ان الاعلان  لقد اجمع 

ينبغي ان تقوم عليها نظم الحكم قد وقع في تناقض مع نفسه، فهو يقرر من ناحية ان للأفراد 
حقوقاً طبيعية لا تقبل تبديلًا او تغييراً ثم يقرر من ناحية اخرى مبدأ للديمقراطية كأساس لنظام  
الحكم مع ما بين هذين المبدأين من تعارض، ذلك ان فكرة الحقوق الطبيعية غير القابلة للتبديل 
او التغيير تعني ان هذه الحقوق تتمتع بحصانة ضد كل محاولة تستهدف النيل منها، بينما تعني  
الحياتية وتحديد مجالات   ابنائها في تنظيم شؤونها  الديمقراطية اطلاق يد الأمة او الاغلبية من 
الفردية   الحقوق  تعرض  احتمال  من  ذلك  يتضمنه  ما  مع  الديمقراطية  بالوسائل  الفردي  النشاط 

 . (47) للانتقاص او الانتهاك وخاصة حقوق الاقلية
ومعروفاً ان الاعلان الفرنسي للحقوق قد استلهم فكرة الحقوق الطبيعية من نظرية القانون 
في   الطبيعي  القانون  تعبير عن  الاجتماعي مجرد  العقد  من  الديمقراطية  الفكرة  واستلهم  الطبيعي 

 الوقت الذي يكمن التناقض القائم في الاعلان الفرنسي في الاخذ بهما معاً.
فضلًا عن ذلك فإن الاعلان الفرنسي للحقوق قد تبنى نظرية روسو في العقد الاجتماعي    -6

، ونظرية (48)، واعتبر انجيل الثورة الفرنسيةLecontract socialدون النظريات الاخرى للعقد  



 

  18 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

روسو تقوم على مبدأ السيادة الشعبية، يعني ان ما تقرره الاغلبية يعتبر صحيحاً، وما لا تقرره لا  
 .(49) يعتبر صحيحاً 

الطبيعة،   نابعة من  قواعد  ان هنالك  أساس  تقوم على  الطبيعي  القانون  ان نظرية  في حين 
اية   على  قيداً  تمثل  فأنها  ثم  ومن  انساني،  مجتمع  لكل  الاعلى  القانون  تمثل  القواعد  هذه  وان 

 .( 50) سلطة سواء كانت سلطة فردية او سلطة اقلية او سلطة اغلبية
 مآل النظريتين: -

سبق الحديث عن نظريتي القانون الطبيعي والعقد الاجتماعي واثرهما في مفهوم الحرية في 
 المذهب الفردي بالفكر الغربي. 

العامة   والحريات  الحقوق  في  التقليدية  النظرية  ان  الثابت  الاعلان   –ومن  في  تمثلت  كما 
قد تعرضت لازمة عنيفة وذلك بعد فترة وجيزة من وضعها موضع التطبيق،   –الفرنسي للحقوق  

ومن المعروف ايضاً ان هذه الازمة التي اعترت النظرية المذكورة شملت جوانبها كافة بما فيها 
اذ  الاجتماعي  والعقد  الطبيعي  القانون  نظريتي  في  متمثلة  عليها  بنيت  التي  الفلسفية  الاسس 
 انصب النقد عليهما من اتجاهات فكرية متعددة، وقد ادى ذلك كله الى تغير النظرة الى كل منهما.

فالقانون الطبيعي لم يعد ينظر اليه على انه ذلك القانون الذي يتضمن قواعد تفصيلية تصلح  
تعبر عن  قواعد عامة  انه عبارة عن  اليه على  ينظر  اصبح  بل  مكان وزمان،  كل  في  للتطبيق 
توجيهية   قواعد  بل هي  ذاتها؛  بحد  العملي  للتطبيق  لا تصلح  القواعد  وهذه  للعدل  الاعلى  المثل 

 .(51) عليا يستهدي بها المشرع عند وضع القوانين الوضعية وذلك توخياً للعدل
اما العقد الاجتماعي فلم يعد احد ينظر اليه على انه حقيقة وقعت في اي حقبة من حقب 

؛ بل اصبح ينظر اليه على انه محاولة منطقية قام بها بعض الفلاسفة لإحلال الحكم  (52) التاريخ
الاوتوقراطي الحكم  محل  الديمقراطية  (53)الديمقراطي  بين  يجمع  ان  منهم  البعض  محاولات  ، ولان 

من  العديد  الى  الحاجة  ظهرت  هنا  ومن  تفلح  لم  المحاولة  هذه  ان  إلا  بينهما  ويوفق  والحرية 
 الضمانات التي تصون الحقوق والحريات العامة في الدول الديمقراطية من عدوان السلطة عليها.



 

  19 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

الدول   اكثر  في  ذلك  وحصل  عملي  مضمون  بلا  اصبحت  الحرية  )ان  رسل:  براتراند  يقول 
ديمقراطية، تلك الدول التي اخذت تتدخل في شؤون الحريات الخاصة للأفراد، ليس هذا فحسب بل 
ونشوء  واجهزتها  مؤسساتها  وتعقد  للدولة  الادارية  السلطات  تزايد  عن  التكنولوجي  التقدم  اسفر 
طبقة ضخمة من الموظفين الحكوميين اصبحوا في كثير من الحالات يمثلون عبئاً على الحريات 

 .(54)والمبادرات الفردية(
السلطوي  التعسف  يصف  حين  الجائرة  السلطات  أمام  الحرية  ضرورة  على  سبينوزا  ويؤكد 
من  بالشرفاء  المنفى  الى  فيه  تبعث  الذي  ذلك  هو  الدولة  فيه  توضع  موقف  أسوأ  )ان  بقوله: 
انها  اخفائها،  يستطيعون  لا  مخالفة  آراء  اعتنقوا  انهم  الا  لشيء  لا  مجرمون،  وكأنهم  رعاياها 
لمصيبة فادحة ان من يعامل بعض الافراد على انهم اعداء للدولة ويجب ان يساقوا الى الموت بلا 
ذنب ارتكبوه ولا جرم اقترفوه، بل لكونهم يعتزّون بشخصيتهم بحيث تصبح المقصلة التي يرتعش 
لا   التحمل على حين  وقوة  الشجاعة  من  ادوار ضائعة  عليه  تمثل  الاشرار، مسرحاً عظيماً  منها 
يلحق بالسلطة العليا الا العار، ذلك ان من يعلم براءته لا يخاف الموت كما يخافه المجرمون ولا  
يطلب العفو ومن لا يعذبه تأنيب الضمير لذنب اقترفه يقبل الموت في سبيل غاية نبيلة على انه  

 .(55)شرف لا عقاب ويصبح عظيماً حقاً لأنه ضحّى بحياته في سبيل الحرية(
وفي تقديري .. ان تحديد سبينوزا هذه المعالم من فصول الحرية للشعب والفرد الذي يقود الى 
التي ترفع الشخصية هي نور في   الحرية  حياة كريمة تعتز بها الاجيال من بعده، ذلك ان نعيم 

 سجل الخالدين.  
وكذلك يؤكد )ستيوارت مل( على الحرية بوجه السلطة الغاشمة حيث يرى ان )الحرية الوحيدة  
نحاول حرمان  لا  دمنا  ما  بطريقتنا  تحقيق خيرنا  العمل على  في  الاسم هي حريتنا  بهذا  الجديرة 
الآخرين من خيرهم او نعرقل جهودهم في الحصول عليه، وان كل انسان هو الحارس على صحته  
بدنياً وعقلياً وروحياً . ان الجنس البشري يكسب السماح بعضه لبعض بأن يعيش كما يحلو له 

 . (56)اكثر مما يكسب بأرغام كل واحد على ان يعيش كما يحلو للآخرين(



 

  20 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

مما تقدم يمكننا القول ان روح التسامح التي يدعو اليها )ستيوارت مل( هي مفتاح حقيقي 
الى المغالق التي وضعت على رقاب وأيادي الشعب من قبل الدكتاتوريات، ولابد لكل مجتمع كان 

 ان ينحو منحى التسامح والمحبة في الوصول الى طريق الحرية المنشودة لذلك الانسان .
ومع نهاية الفلسفة الحديثة وظهور بوادر الفلسفة المعاصرة في الغرب يكتسب معنى الحرية  

( الوجودي  الفيلسوف  تحليل  مع  الى 1980-1905بريقاً واضحاً  فطن  فقد  بول سارتر  م( جان 
معنى الحرية لا من اجل تحقيق هدف بذاته وانما الحرية هي ضرورة بعينها أملاها علينا الوجود 

 .(57)الانساني ذاته فالوعي الانساني هو نفس الحرية
بالوعي  الامر  يتعلق  ما  بقدر  الحرية،  مفهوم  على  مميزة  بصمة  سارتر  ترك  فقد  وبذلك 
المعرفة   الذي يصوغ معناه في دروب  الفيلسوف  المنحوت في عبقرية  الانساني هو ذلك الادراك 

 .(58)واشعاعاتها لتحقيق كل الطموحات والاهداف الذاتية في معنى الحرية الملتزمة
لذلك   وتقدم ضمانات  والجماعة  الدولة  بين  التجاوب  على  تقوم  اساساً  الديمقراطية  ان  وبما 
قائمة على مبدأين الحرية الديمقراطية وحرية الرأي، وهما حريتان يتميز بهما النظام الديمقراطي  
دون سواه، ومن ثم فإن كل الحريات الاخرى التي تتوفر في النظام الديمقراطي هي حريات مشتقة 
الحريات  ان  اعتبار  على  الديموقراطي(  المنظور  ظل  )في  الاساسيتين  الحريتين  هاتين  من 

الاحوال والحاجات بتغير  المثال هي راهنة  الاقتصادية على سبيل  كالحرية  دام (59) المشتقة،  ما   ،
 مبدأ الانتخاب المُعير بمعيار الاكثرية والاقلية، والناتج عن هذا ان الاكثرية هي التي تحكم.

بمعنى ان ينفذ رأيها من الناحية التشريعية والتنفيذية، وبما ينسجم مع آيديولوجية الاكثرية،  
وعلى الاقلية الخضوع لرأي الاكثرية في ذلك، ومن ثم فالأمر ينجم عنه في هذا النظام ان ينتقل 
الجماعي   للحكم  الخضوع  الى  الدين،  او  الحاكم،  سلطة  في  المتمثل  الفردي  الحكم  من  الخضوع 
)الاكثرية(، التي )تنطوي على فكرة ان صوت الشعب هو صوت الله وارادة الاغلبية في التعبير عن 

، والاقلية دائماً  (60) هذا الصوت هي صاحبة السيادة، والحكم النهائي فيما يتصل بالصواب سياسياً 
 .(61)على خطأ، ولا حق لهم قبل الاغلبية، بأستثناء حق الوجود، ومحاولة ان تصير الاغلبية(



 

  21 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

وعلى كل حال فقد أفاد التاريخ الغربي في كثير من تجاربه على مفهوم وابعاد المذهب الحر 
وربما قد تناغم ذلك مع المذهب الفردي في ظل نسق او منظومة فكرية اقتبس فعلها وتفاعلها  
من ثنايا تلك التجارب التي حفل بها التاريخ الانساني الغربي في ظل انظمة بعضها بغيض والآخر 
محمود، ولكن مهما كان من امر فإن الفكر التوفيقي للمذهبين الحر والفردي قدما البرهان الاكيد 
في تلازمهما وفي كونهم ينطلقان من ارث بلورته مقاليد الامور في بلدان واناس ربما لا يكنون 

 للحريات مثلما يكنه الاخرون من تحدي وامتهان وليست قراءة في الغيب.
ونعتقد ان الحرية اعطت زخماً نظرياً الى جانب الفردية، فهي اهم خصال وضروريات الانظمة 
الحرية لا يخلو من  تجاه  الغربي  الفكر  فإن  أمر  الغربية، ومهما يكن من  الديمقراطية  الرأسمالية 

سواء كانت نظرية او على ساحة الواقع او ما يكشفه لنا المستقبل من انتقادات )فهي (، 62) مساوئ 
انتقادات مشروعة ولا احد يستطيع انكارها من جهة، ولكن لا ينبغي ان ينظر اليها كموانع لاتباع 
الديمقراطية او كمبررات لرفظها، بل لتطويرها وجعلها اقرب الى تحقيق غاياتها، من جهة أخرى، 

الديمقراطية ان  قبل،  من  اسلفنا  ولحل   (63)فكما  بشرية  باجتهادات  الزمن  مع  تطور  بشري  نظام 
لمسألة  حلول  ايجاد  من  مجتمع  لكل  فلابد  استثناء،  دون  مجتمع  كل  يواجهها  بشرية  معضلات 
لمراقبة   اللازمة  السبل  واتباع  الشعبية،  المشاركة  مقتضيات  من  بها  يرتبط  وما  والحكم  السلطة 

وأفراده..( وجماعاته  المجتمع  حقوق  على  التعدي  من  ومنعها  التحكم  لذلك  (64) اجهزة  ويلزم   .
الصعب  من  لكن  الديمقراطية  جلب  السهل  فمن  الديمقراطية،  اللعبة  بأساسيات  عارف  مجتمع 
والرفاهية   الاجتماعية  واللحمة  الثقافي  المستوى  في  يكمن  مقوماتها  اظهر  ولعل  تطبيقها، 

 الاقتصادية.
وبهذا العرض لروافد الحرية في المذهب الفردي وظهور الشكل الذي اعتمده الفكر الغربي في 
نظامه الرأسمالي، نلخص الى انه يعتمد على اسس وهي مجموعة من القواعد التي يقوم عليها 

 :(65) المذهب الفردي في
 الايمان بأن الفرد هو غاية التنظيم الاجتماعي، ونقطة الارتكاز في التنظيم القانوني.  -1



 

  22 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

الايمان بأن القانون حدث اجتماعي اقتضته ضرورة النظام والاستقرار في المجتمع فهو   -2
 قابل للتطور والتغيير. 

ببعضها   الحريات  اصطدام  دون  ليحال  شخص  لكل  الحرية  من  الحد  للقانون  غرض  واهم 
 وتعارضها بحيث يؤمن ان حريته تنتهي حيث تبدأ حرية الآخرين. 

 الايمان بالحقوق الطبيعية للفرد وتحولها الى حقوق قانونية. -3
واجبات    -4 شكل  في  يتحقق  الذي  العدل  وهو  المبادلة،  عدل  او  التبادلي  بالعدل  الايمان 

 متقابلة تقع على عاتق الافراد لمصلحة الاخرين . 
 الايمان بأن ضمان المصالح الفردية يفضي الى تحقيق المصلحة العامة. -5

 (66)ومما تقدم من الشكل الفردي لهذا النظام تتضح انتقادات ناجمة عن انعكاسات التطبيق
 في هذا المذهب، والتي منها: 

المذهب  ان  الدولة وتقيدهُ ذلك  في تحديد سلطان  الفردي  المذهب  التجربة عجز  اثبتت  أولًا: 
عليها  يجب  بل  بها؛  المساس  الدولة  تستطيع  لا  بحيث  وحرياته  بحقوقه  الفرد  احتفاظ  يقرر 
فإن سلطان  للفرد،  كان  فإذا  الحقوق والحريات،  بيان هذه  الذي له صلاحية  حمايتها، ولكن من 
الدولة يزول ويؤدي زوالها الى الفوضى والاضطراب، واذا كان صلاحية بيان الحريات هي الدولة،  

 . (67) ، فلا ريب فإن هذا يؤدي الى الاستبداد والطغيان وبالتالي السلطان المطلق لها
ثانياً: لا يمكن تحجيم دور السلطة على حماية البلاد والدفاع عنها والعمل على استقرار الامن  

الاجتماعية الطبقية  الفوارق  تدخلها في تحسين  يمكن عدم  فلا  )تناقضات  (68)فقط،  . ولهذا نجد 
 . (69)صارخة بين مستويات المعيشة في المجتمع الرأسمالي(

تاريخية  اسس  يقوم على  فهو  الصحيحة،  العلمية  الاسس  الى  الفردي  المذهب  يفتقر  ثالثاً: 
وقانونية وفلسفية منهارة، كأن يكون الفرد اسبق على الجماعة، او انه كان يعيش في عزلة، ولا  
يمكن بهذا تصور احتياج الى حقوق او حريات للفرد اذا كان خارج سرب الجماعة، فهي متوافرة  

 .(70) له دون ادنى مزاحمة



 

  23 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

لم   اخرى  على حضارات  تعميمها  يمكن  لا  استثنائية  دوافع  الفردي  النظام  لظهور  ان  رابعاً: 
الثورة  السابقة على  الوسطى والعصور  القرون  المنعكسة عن  الفردي  النظام  فيها دواعي  تتوافر 

القانون (71)الفرنسية قانونية تجعل  الافراد؛ بل هي مساواة  بين  فعلية  يمكن تصور مساواة  فلا   ،
 .(72)واحد بالنسبة للجميع دون تمييز 

خامساً: لا يمكن في النظام الفردي مطالبة السلطة بمالهم من حقوق وحريات، لأنه لا يلزم  
، فهي غير (73)الدولة الا في ثلاث وظائف: )الدفاع، واستقرار الامن، والقضاء بين المتخاصمين(

ملزمة في تكفل التعليم المجاني للجميع او تقديم مساعدات اخرى في حالات الامراض والشيخوخة 
 . (74) او العجز، بخلاف ما نشهده في الوقت المعاصر من تفاخر الدولة بما تقدمه للأفراد

وفي خلاصة القول ان الحرية في الفكر الغربي )المذهب الفردي( نلحظ )ان غالبية الكتابات  
حول حقوق الانسان كانت ولا زالت من نصيب الكتاب الغربيين، فأننا نجد ان تلك الكتابات كافة  
تعتبر ان الاسس الفلسفية لمفهوم حقوق الانسان تجد جذورها في التقاليد الليبرالية الديمقراطية  

 .(75)الغربية التي يعتبرونها نتاج الفلسفة الاغريقية والرومانية(
الحديثة  الفلسفة  نتاج  الغربي هي  الفكر  في  اليوم  المعروف  بمعناها  الحرية  ان  ويبدو كذلك 
البرجوازية   وبظهور  الوسطى  القرون  نهاية  منذ  انه  ذلك  عشر،  السابع  القرن  في  تفتحت  التي 

 تحولت الثقافة من لاهوتية الى علمانية.
الكامل   الانقطاع  تنقطع عنها  لم  فأنها  القديمة  امها  الحديثة عن  الفلسفة  تميز  وبالرغم من 

 خاصة في مجال القانون. 
، بأن المصدر الرئيسي لحقوق M. VALLEYويرى الفيلسوف الفرنسي الحديث ميشل فالي  

الانسان هو علم اللاهوت المسيحي، ولكن هذا العلم انحرف شكلًا وموضوعاً في العصر الحديث 
 .(76) على ما كان عليه سابقاً 

تكون   لا  )بأنها  الحرية  فقد صور جذور  المعاصر روجيه غارودي  الفرنسي  الفيلسوف  وأما 
الماضي   ثقافة  الى  جذورها  تمتد  الاصيلة  والحرية  العدم،  من  تنشأ  لا  فهي  مجردة،  حرية  ابداً 

 .(77)وتشمل معارك الحاضر والمهام المشتركة الملقاة على عاتق بناة المستقبل(



 

  24 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

نظر  الدين  الغرب حول  والفلاسفة  للمفكرين  الايمانية  العقائدية  الاطروحات  في  نجد  اننا  إلا 
الدين  فكرة  وكذلك  التنويرية  والفلسفة  الرشديين  فلسفة  زعماء  من  كل  في  نلمسه  ما  حسب 

 الطبيعي، وهو ما سوف نبينه تباعاً: 
الحقيقة   -1 فكرة  وكانت  لمدة طويلة،  الاوربي  العقل  الذين سيطروا على  الرشديين:  فلسفة 

المفكرون،  هؤلاء  وتداولها  ذاعت  التي  الافكار  ابرز  من  الوجهين  ذات  الحقيقة  او  المزدوجة 
ويعنون بها ان الشيء يمكن ان يكون صادقاً فلسفياً، خاطئاً لاهوتياً، او العكس، وبذلك يصبح 
يعتبر  فيلسوف  انه  بحجة  الفلسفة؛  مجال  في  ونتائجه  بآرائه  المجاهرة  في  حراً  الفيلسوف 
هذه  مع  تتعارض  الفلسفية  نتائجه  كانت  وان  البشري،  الفهم  تتجاوز  الايمان  موضوعات 

 .(78) الموضوعات
يراد منها استرضاء الكنيسة، دون خسائر علمية او فلسفية، وعقد نوع   –اذن    –فهي فكرة  

الذين يفصلون  )بترارك( عن سخطه من هؤلاء  الكنيسة والفلاسفة، ولقد عبر  بين  المهادنة  من 
لسلطان  بالنسبة  النهاية  بداية  انها  يعلم  لأنه  المهادنة،  هذه  يقبل  ولم  والفلسفة،  الدين  بين 

فالرشديون   )اذا جاهروا بمجادلاتهم احتجوا بأنهم يتكلمون مع   –كما يتحدث رينان    –الكنيسة، 
قطع النظر عن الدين، انهم يبحثون عن الحقيقة بنبذهم الحقيقة، وانهم يبحثون عن النور بإدارة 

 .(79) ظهورهم نحو الشمس، ولكنهم في السر لا يتركون مغالطة او تجديفاً(
فهم يبيحون    –وهو ما يردده في عصرنا   بالدين، ولذلك  لهم  انهم رجال علم لا علاقة  عن 

له   بنظرهم  فالدين  الدين،  التي يرفضها  القضايا  ما يشاءون من  يقرروا  ان  العلم  باسم  لأنفسهم 
، لان العناصر الغيبية في الوحي (80) مجاله والعقل له مجاله ولا يتدخل احدهما في شؤون الآخر

 . (81)ليست معقولة
في  تتمدد  الفكرة  هذه  اخذت  العقول  على  سلطان  من  للرشديين  اصبح  ما  بقدر  انه  ويبدو 

م(( وهو من اشهر اساتذة بادوفا في ذلك 1525-1462الاوساط الثقافية فظهر )يونبو ناتزي )
العصر، وكانت جامعتها رشدية خالصة، وقد تبنى فكرة الحقيقة المزدوجة، فأصدر كتاباً انكر فيه  



 

  25 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

خلود النفس، ثم اعلن خضوعه لتعاليم الدين في الخلود، وكاد ان يُعدم حرقاً، ولكنه نجا بحماية  
 .(82)احد الكرادلة له

ويؤكد يونبو ناتزي ايضاً ان الجمهور الذي يفعل الخير طلباً للثواب الآخروي والنعيم، ويتجنب 
المشرعين   ان  فقط،  المبادئ والبراهين  الجحيم فيصدر عن  الذين   –بنظره    –الشر هرباً من  هم 

بنظره  يمكن  لا  هنا  العام، ومن  الخير  بل حرصاً على  بالحقيقة؛  منهم  عناية  لا  الخلود،  ابتكروا 
 . (83)التوفيق بين العناية الالهية والحرية الانسانية، فالأولى ثابتة بالإيمان، والثانية ثابتة بالتجربة

، كمحام عن نظرية الحقيقة المزدوجة، وهي  1626-1561ظهر بعد ذلك فرنسيس بيكون  
)ان ما يثبت بالعقل لا علاقة للإيمان به، الايمان، طريق الوحي، والعلم: طريق   –عنده    –تعني  
آخر((84) العقل( شيء  الطبيعة  وكتاب  شيء،  المقدس  )فالكتاب  ذلك  وعلى  والدراسة (85) ،   ،

ما   –عنده    –الفلسفية   وكل  الالهية،  العناية  او  )تعالى(  وجود الله  على  استدلال  اي  تساند  لا 
 .(86) يمكن ان نصل اليه من دراسة كتاب الطبيعة: )هو اثبات وجود اله قادر وحكيم(

تتم   ان  التعليم  لإصلاح  الاول  جيمس  الملك  الى  رفعه  تقرير  في  )بيكون(  اوصى  ولذلك 
من  المقدس  واللاهوت  الدين  وبين  ناحية،  من  الطبيعية  العلوم  بين  عميقة  هوه  على  المحافظة 

فصلًا صارماً بين   –بنظره    –ناحية اخرى، ذلك ان الانسجام الاجتماعي والتكامل العلمي يتطلبان  
ان  اللاهوت يخلق مذهباً خرافياً جامحاً، في حين  في  ينغمس  الذي  فالفيلسوف  الجانبين،  هذين 
الزندقة،   الى  ينتهي  العلمية  والكشوف  الفلسفية  بالفروق  بالغاً  اهتماماً  يهتم  الذي  اللاهوتي 

 .(87) هو اقامة ثنائية حادة بين العلوم الطبيعية والوحي الالهي –بنظره   –والمسلك الوحيد المنقذ 
م( فقد اكد على الدفاع عن الحقيقة المزدوجة، ليجد نفسه منفذاً 1677-1632اما سبينوزا )

يقول من خلاله مايشاء، دون ان يخشى بطش اليهود، فهو يرفض ان يكون العقل خادماً للكتاب، 
في   يعيشا  ان  ويمكنهما  الخاص،  ميدانه  لكل  لان  تناقض،  اي  بينهما  يكون  ان  يرفض  كما 

التقوى والخضوع((88) وئام اذا (89) ، )فاللاهوت مملكة الحقيقة والحكمة، واللاهوت مملكة  ، وبذلك 
وجد )تناقض في الكتاب مع العقل فلا خوف لأنه ليس في مملكة العقل، ويستطيع عندئذ كل فرد 



 

  26 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

، ويضيف ايضاً )ويمكننا ان نبرر قبولنا للعقائد الموحى (90)ان يفكر كما يشاء، دون اي خوف(
 .(91)بها عن طريق اليقين الاخلاقي فقط ولا نملك اكثر من ذلك(

فلسفة التنوير: ويظهر ان القرن الثامن عشر، هو القرن الذي شاعت فيه هذه الفلسفة   -2
( فولتير  مفكريها،  ابرز  )1778-1694ومن  روسو  جاك  وجان  وكانط 1778-1712م(،   )

( ودي لامتري 1789  –  1723( وهولباخ )1755-1689(، ودنيس ديدرو )1724-1804)
(1709  –  1751( ومونتسكيو  لفلسفة  1755  –  1689(  العام  الاتجاه  كان  وقد  وغيرهم،   )

التنوير يقوم على اعتبار الاديان ظواهر تاريخية وضعية خضعت للتطوير والتحوير بحسب تنامي  
، ولم تكن فلسفة التنوير ناجمة عن فراغ او طفرة؛ بل (92)الوعي الانساني وتطور العقل البشري 

كانت امتداداً للتيارات الرشدية والنهضوية التي بدأت تتفاقم في اوربا منذ القرن الخامس عشر فقد 
القوة  من  الفرد  خوف  على  وانما  الحقائق،  على  يقوم  لا  الدين  جوهر  )ان  هوبز  توماس  رأى 
المجهولة او الخوف من الموت، وما الصفات التي نخلعها على الاله الا اسماء تعبر عن عجزنا 

 .(93) عن معرفته، وعن رغبتنا في وصفه بعبارات تمجيدية من شأنها ارضاء قوة مجهولة(
-470ونرى ان هذا الرأي لا يختلف عما نادى به من قبل الفيلسوف اليوناني ديمقرايطس )

 .(94)ق.م(، كما انه يتبنى رأيه في فناء كل شيء الا الذوات والفراغ 361
وكذلك نلحظ ان جون لوك، له موقف من الدين المسيحي حيث كتب لصديقه )ليبنتز(: )انت 

 .(95) وانا لدينا الكفاية من هذا العبث( خلال معرض كلامه عن الميتافيزيقا
يقيناً  اكثر  طبعية  وسائل  اعطانا  ان الله  طالما  للوحي،  نفع  او  حاجة  تبق  )لم  ايضاً:  وقال 

 . (96) لنتوصل بها الى المعرفة(
على   البرهنة  لأمكن  وجد  )لو  القول:  الى  تعالى،  الله  وجود  عن  فلسفته  في  )هيوم(  وذهب 

، وعلل الاعتقاد بوجود الله تعالى بالحاجة النفسية، فعواطفنا هي التي ترغمنا على ذلك  (97) وجوده(
 .(98) حتى )وان كان التحليل الفلسفي يفتقر الى البرهان(



 

  27 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

الدين    -3 او  العقل،  )بدين  ماسمي  التنوير  فلاسفة  من  عدد  تبنى  لقد  الطبيعي:  الدين 
، وهي مسميات لفكرة قديمة )تقوم على الايمان بالله تعالى، ورفض النبوة، والوحي، (99) الطبيعي(
 . (100)والكنيسة(

؛ )بل هناك من  (101)وكان ديكارت يصرح )بأعترافه بالمسيحية إلا انه لم يهتم كثيراً بأسرارها(
 .(102) يقول: ان ايمانه كان مداهنة لرجال الدين، ومهادنه للكنيسة، ولأغراض سياسية(

وقال جون لوك معبراً عن هذا المذهب: )لم تبق حاجة او نفع للوحي، طالما ان الله )تعالى(  
 .(103)اعطانا وسائل طبيعية اكثر يقيناً لنتوصل بها الى المعرفة(

بالمسيحية  يزري  ما  كل  وتنشر  التأليهي،  المذهب  تحتضن  للمرسلات  لندن  جمعية  وكانت 
وينصر التأليهين، فبالإضافة الى نشرها لكتاب )عصر العقل( لتوماس بين، نشرت كتابين آخرين 
الطبيعة( لميربودو، و)حطام الامبراطوريات( لولني،   المسيحي هما، )نظام  بالدين  لا يقلان زراية 
الدين  فكرة  على  يشجع  مما  وغيرها   .. المسيحي  بالدين  تسخر  التي  فولتير  ابحاث  نشرت  كما 

 .( 104) الطبيعي
، وادلته على وجود الله (105)وكان فولتير يريد ان يرى )آخر ملك مشنوقاً بأمعاء آخر قسيس(

، وكان يقول: )اكاد اجن من كوني مقتنعاً بفلسفة شيطانية (106)تعالى نفس ادلة المؤلهة الطبيعين
 . (107)لا يملك عقلي الا تصديقها، ولا يملك قلبي الا رفضها(

يدافع روسو عن مبادئ الدين الطبيعي، ويرفض الاخلاق القائمة على    (108) وفي كتاب )إميل(
قواعد  بوجود  أخمن  )لست  قال:  عندما  معاً  والبروتستانت  الكاثوليك  بذلك  اغضب  وقد  الوحي، 
لا   بحروف  الطبيعة  سطرتها  وقد  قلبي،  أعماق  في  منحوتة  القواعد  هذه  أجد  ولكنني  للسلوك، 

 .(109)تمحى(
يعاصر   لم  وان  اوربا، وهو  باريس وفي  في  العقل  لدين  الرئيس  الممثل  عُد  فقد  فولتير  واما 
الثورة الفرنسية إلا ان كتاباته الادبية المؤثرة دفعت سكان باريس في عهد الثورة الى تمجيد العقل 

 .(110)الى درجة دفعتهم الى عبادة )الهة العقل( المجسمة في شكل امرأة حسناء من نساء باريس



 

  28 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

في   )مبحث  كتابه  في  ذلك  وعبر  والمعجزات  والتنزيل  والوحي  للأديان  انكاره  في  يتردد  ولم 
 .(111) م بعنوان: )المذهب التأليهي(1742الميتافيزيقا( ومقاله الذي نشره عام 

بعض  وتأثر  الغربي،  الفكر  في  الحرية  لدعاة  الفكرية  التوجيهات  نلحظ  الاعتقاد  هذا  ومن 
 . (112)المفكرين والفلاسفة من الحضارات الاخرى في مفهوم الحرية لديهم

فهذا قاسم امين المصري يقول: )ان الحرية الحقيقية تحتمل ابداء كل رأي، ونشر كل مذهب،  
وترويج كل فكر، وفي البلاد الحرة قد يجاهر الانسان بأن لا وطن له ويكفر بالله ورسله، ويطعن 
على شرائع قومه وآدابهم وعاداتهم، ويهزأ بالعادات التي تقوم عليها حياتهم العائلية والاجتماعية،  
يقول ويكتب ما شاء في ذلك، ولا يفكر احد ولو كان اشد خصومه في الرأي ان ينقص شيئاً من 

 .(113) احترامه لشخص متى كان قوله صادراً عن نية حسنة واعتقاد صحيح(
سنة   الحكم(  واصول  )الاسلام  كتابه  الرازق  عبد  علي  الشيخ  بأن  1925ووضع  ونادى  م، 

احمد  في حوار مع  الى رشده  الدولة، وان عاد  بنظام  له  فقط، ولا علاقة  الاسلام رسالة روحية 
 .(114) امين قائلًا: )ان كلمة الاسلام رسالة روحية فقط، كلمة القاها الشيطان على لساني(

وهذا جزء من افرازات عملية الغزو الفكري الذي طبقه المستعمرون في البلاد الاسلامية والذي 
 :(115) يسعى لتحقيق هدفين

محاربة الدين الاسلامي والتشكيك فيه والقضاء عليه في فكر وقلوب المسلمين، واظهار   -1
ان تأخر المسلمين يرجع الى تمسكهم بدينهم، وان تقدم أوربا يرجع الى فصل الدين عن السلطة  
المدنية، وذلك حتى يتم التباعد بين المسلمين وبين دينهم الاسلامي، ويسهل قيادتهم، وهذا هو 
غلادستون رئيس وزراء بريطانيا، يقف في مجلس العموم البريطاني وفي يده المصحف الشريف، 

 ويقول: )مادام هذا الكتاب باقياً في الارض فلا امل لنا في اخضاع المسلمين( . 
الهدف الثاني: زرع الافكار الاوربية وتنميتها في عقل ووجدان الشعوب الاسلامية، ونشر   -2

المسلم بصبغة غربية ليسير على نفس  الغربي في جميع المجالات حتى يصبغ فكر الفرد  الفكر 
الدرب الاوربي في الثقافة والتعليم والفكر والعادات المختلفة، وهي نفس طريقة الطغاة والمستبدين 

 في كل عصر.



 

  29 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

الشكوك  إثارة  الى  الزمن  من  طويلة  عقود  وعبر  حاولت  الأوربية  الحداثة  ان  نجد  ولهذا 
والشبهات في الديانات الأخرى في محاولة الزعزعة اليقين الديني حول ما هو ثابت قطعي وثابت 
وما هو مألوف إلا ان هذه المحاولات لم يكتب لها النجاح بفعل التيارات المناهضة لعلمنة الغرب 

 او الترويج لمسخ ثوابته. 
الحرية   ان  القول  )ان  العظم:  المفكر صادق جلال  قول  في  الخلاصة  تقدم جميعاً نجد  ومما 
مفهوم تم تحديده نهائياً انما هي محاولة سافرة ومشبوهة يراد بها ترسيخ قيم ومفاهيم رأسمالية 

 .(116) ذات اهداف يراد بها السيطرة والهيمنة على العالم(
وعليه كان مسار الحرية في الفكر الغربي يرمي الى تفكيك كل مقدس في حياة الإنسان منذ 
الثورة الفرنسية التي هدفت الى الحرية المطلقة الى خلق فجوة بين الإنسان وخالقه، وجعله كائناً 
آلياً تحركه الغرائز أو تدفعه القوانين الجامدة التي لا يمكن تجاوزها كما تصوره الفلسفة المادية،  

 ولتحقيق هذا المبنى يستلزم تأليه الإنسان في كل حال.
 المطلب الثاني: الحرية في الفكر الماركسي

الثورة  اصدرته  الذي  الاعلان  في  تمثلت  الحرية  عن  الغربية  الديمقراطية  فلسفة  كانت  إذا 
سنة   ماركس( 1789الفرنسية  )كارل  مذهب  في  فلسفتها  تتمثل  الماركسية  الانظمة  فإن  م، 

سنة  1818-1883 البلشفية  الثورة  عقب  السوفيتي  الاتحاد  في  طبق  الذي  وهو 1917م   ،
مذهب يصبغ كل مظاهر الحياة بصبغة تختلف كثيراً عما هو سائد في الديمقراطية الغربية، إذ )ان 
مذهب ماركس ليس مجرد مذهب اقتصادي، وانما هو عبارة عن نوع من الفلسفة التي تحمل في 

وديني( واجتماعي،  وسياسي،  اقتصادي،  مذهب  مذاهب:  اربعة  يرى (117)طياتها  ولهذا   .
التأريخي يتفق والتطور  نظاماً لا  الديمقراطية  قوته  (118) الماركسيون  الاحتكارات ويستمد  ، وتسيره 

الحرية والحقوق هو  البروليتارية، وبالتالي فإن مفهوم  البورجوازية للأغلبية  من استغلال الاقلية 
هي   الحرية  الديمقراطية،  الاخلاق،  العدل،  القانون،  مثل  )مفاهيم  ان  كما  بورجوازي  وخداع  وهم 



 

  30 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

الشعوب وظروفها  المادية لحياة  الظروف  يتم تحديد محتواها عن طريق  تاريخية  اصناف وفئات 
 .(119)الاجتماعية(

لتبني  اجتماعية  مظالم  من  خلفته  ما  التقطت  فقد  الرأسمالية،  )من حطام  بدأت  فالماركسية 
 . (120)عليه التنبؤ بالمستقبل ...(

الديمقراطية  وتصبح  البروليتارية  دكتاتورية  مرحلة  في  الحرية  يكفل  مذهبهم  ان  يرون  فهم 
ازاء   الحرية  على  قيوداً  نفسه  الوقت  في  وتفرض  للأغنياء،  لا  الفقراء،  ديمقراطية  مرة  لأول 
ان  بعد  الشيوعي،  المجتمع  في  إلا  كذلك  تكون  بكاملة ولن  ليست  فأنها  الرأسماليين،  المستغلين 

، فكان كل (121) تتحطم الرأسمالية كما اشرنا سابقاً، وبهذا التحطم تزول الدولة، بعد زوال الطبقات
شيء في أوربا يمهد لها، )الدين، الاقتصاد والفلسفة(، فمثلًا الدين: فقد قاست اوربا الكثير مما 
آل اليه أمر دينها، فالسَوّق الى محاكم التفتيش لترتفع اعظم الرؤوس على أعواد المشانق، لم 
يكن بعد ذلك غريباً ان ترتفع الصيحة )اشنقوا آخر ملك بأمعاء آخر قسيس، ثم تكون )الردة( عن 

 ذلك الدين الكنسي الى دين ماركس )الشيوعية(( .
المزارع   اصحاب  عنفوانها،  في  الرأسمالية  كانت  عشر:  التاسع  القرن  في  الاقتصاد  ثانياً: 

المصانع   الاقطاع، واصحاب  يمارسون  اقطاعاً من نوع   –الكبيرة  يمارسون  الصناعية  الثورة  بعد 
)الترف الداعر(، وملايين محرومة تعيش  الثروات وتعيش حياة  قلة منتخبة تملك، وتكرس  آخر 
الى  يفضي  والتطرف  جبينهم،  عرق  في  يرفلون  من  قريب  من  وتشهد  والشقاء،  البؤس  حياة 
تطرف، ذلك قانون الطبيعة فليس غريباً ان تستمع الطبقة الكادحة لذلك النداء: )يا صعاليك العالم  

، وليس  (122) أتحدوا فأمامكم عالم تغنمونه وليس عندكم من شيء تفقدونه غير القيود والاغلال(
كل  من  واسطورة:  المال  وشيوعية  الفردية(  الملكية  والغاء  القيمة  )فائض  نظرية  تصديق  غريباً 

 . (123)حسب طاقته، ولكل حسب حاجته
بالفلسفة  يسمى  ان  يمكن  ما  هي  القرن  ذلك  في  السائدّة  الفلسفة  كانت  الفلسفة:  ثالثاً: 
الخيال  في  التحليق  في  أغرقت  وقد  فيورباخ،  الى  افلاطون  منذ  كبيراً  ميراثاً  كانت  والتي  المثالية 
الفلسفة  فكانت  )الالهيات(  من  كثير  مثل  علم،  فيه  لها  ليس  فيما  الخوض،  في  كذلك  واغرقت 



 

  31 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

، وهكذا كان الدين في (124) المادية على )الحس( رد فعل لتلك الفلسفة المثالية المغرقة في الخيال
في   المثالية  الفلسفة  وكانت  للماركسية  تمهد  اوربا  في  الرأسمالية  وكانت  للماركسية  يمهد  أوربا 

 أوربا تمهد للفلسفة المادية .
 ولهذا وغيره كان الانتشار الواسع للمذهب الماركسي الى بقاع اخرى من العالم الغربي. 

)اقطاب  لان  وذلك  الاشتراكي  النظام  على  برامجها  تطبيق  في  الشيوعية  اعتمدت  وقد  هذا 
الشيوعية الذين نادوا بهذا النظام، لم يستطيعوا ان يطبقوه بخطوطه كلها حين قبضوا على مقاليد 
الحكم، واعتقدوا انه لابد لتطبيقه من تطوير الانسانية في افكارها ودوافعها ونزعاتها، زاعمين: ان 
الانسان سوف يأتي عليه اليوم الذي تموت في نفسه الدوافع الشخصية والعقلية والفردية، وتحيا 
فيه العقلية الجماعية والنوازع الجماعية، فلا يفكر إلا في المصلحة الاجتماعية ولا يندفع الا في  

 سبيلها. 
اقامة نظام اشتراكي قبل   –في عرف هذا المذهب الاجتماعي    –ولأجل ذلك كان من الضروري  

للنظام   المستعدة  الطبيعة  ويكتسب  الحاضرة،  طبيعته  من  الانسان  فيه  ليتخلص  ذلك، 
  .(125) الشيوعي(

تعريف واحد للاشتراكية الباحثين على  آراء  تتفق  الدولة (126) ولم  تملك  تتفق على  انها  إلا   ،
لمصادر الثروة الطبيعية ووسائل الانتاج المادية الرئيسية وادارة الدولة للاقتصاد على وفق خطة 

 . (127) شاملة تحقق انتاجاً متزايداً ثم توزيع هذا الانتاج على الافراد كل بحسب إسهامه فيه
الفرد   لا  الجماعة  ان  يقرر  الاشتراكي  النظام  فإن  المجتمع   –وبهذا  في  فالأفراد  الغاية،  هي 

ليسوا مستقلين عن المجموع الكلي بل تنصهر شخصية الفرد في شخصية الجماعة التي يكون 
نشاطها مطلقاً وفي الميادين والمجالات كافة حتى تصل الدولة الى تملك وسائل الانتاج جميعها 

 .(128)وجعلها ملكاً خالصاً للدولة فتلغي بذلك الملكية الفردية
ظروف   من  المجتمع  يسود  ما  الى  تستند  الاشتراكي  النظام  في  الحرية  فكرة  ان  اذ 

الاقتصادية  (129) اقتصادية الحقوق  على  بتركيزه  المجتمع  لصالح  الفردية  بالحرية  ضَحّى  فهو   ،



 

  32 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

ومن هنا كان   (130) والاجتماعية، إذ )ان الحرية الاقتصادية والمعيشية هي اساس الحريات جميعاً( 
 . (131) تطبيق الاشتراكية الماركيسية

 وقد ظهر في الافق اخفاقات عديدة وانتقادات وجهت اليها منها: 
أولًا: ان الغاء الملكية الفردية يخالف النظام الطبيعي للإنسان في التملك وفطرته في العناية 

 .(132) بمتلكاته الخاصة
من   يتوقع  كان  كما  الاشتراكية،  انصار  استبداد  يمنع  لم  الرأسمالية  على  القضاء  ان  ثانياً: 
حلت  قد  تكون  الانتاج  وسائل  تدير  التي  الجديدة  الحاكمة  الطبقة  ان  وذلك  الاشتراكية،  نظريات 

 .(133)محل اصحاب رؤوس المال، وبهذا فإن الامر لم يختلف كثيراً 
الى   الانتقال  دور  في  فهي  الفردية،  الحرية  حماية  في  الاشتراكي  المذهب  يتكفل  لا  ثالثاً: 

 .(134)المرحلة الثانية في تطبيق الشيوعية
للتاريخ المادي  بالتفسير  يتنافى والواقع، فقد احدث الإسلام ثورة كبرى   (135) رابعاً: ان قولهم 

فكرية في جميع المجالات السياسية والاقتصادية والاجتماعية والقانونية وادى بالتالي الى تغيير 
القائم  الماركسي  الادعاء  يسقط  ثم  ومن  والسياسية،  والقانونية  الاجتماعية  العلاقات  في  عميق 
على ان طرق الانتاج هي التي تحكم التطور، وهكذا لا صحة لادعاء ماركس في ان الصراع بين 
العقائد  التاريخ لان هناك الصراع بين الاجناس والصراع بين الامم والصراع بين  الطبقات بصنع 

 . ولعل ابرزها الصراع القومي. (136) وهي صراعات كان لها دورها البارز في صنع التاريخ
الحضارة  تنمية  في  ودوره  للدين،  بأنكارها  الماركسية  النظرية  ان  شك  من  وما  خامساً: 
عليها  جُبل  التي  الفطرة  حرب  على  يقدر  الذي  ذا  ومن  الانسانية،  الفطرة  حاربت  قد  الانسانية، 

 الانسان، ان الدين هو أهم حق من حقوق الانسان، ومن اجله يضحي بنفسه.
وهذا ما حدث على مر عصور التاريخ، فكم دافع الانسان عن ديانته وعن عقيدته واستشهد  
الحرمان من  قد يصبر على  الانسان  ان  عَدّ ولا حصر، ودلالة ذلك  مالا يحصيه  في سبيل ذلك 

 اشياء كثيرة في هذه الحياة، ولكنه لا يصبر لحظة واحدة ان يعيش بغير دين يؤمن به. 



 

  33 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

حرب  هي  انما  الدين  على  الماركسية،  الشيوعية  شنتها  التي  الحرب  كانت  هذا  اجل  ومن 
خاسرة لأنها حرب ضد الفطرة، وانتهى الامر بانتصار الفطرة، فطرة الله عز وجل التي فطر الناس 

 عليها، ولا تبديل لما فطر الله الناس عليه، ولا تبديل ولا تحويل لسنة الله في خلقه. 
 –لينين    –ولا يخفى ما كشف من قناع الشيوعية بعد ان قبضت على سدة الحكم رجالاتها  

تحمي   ان  يجب  القوانين  بأن  الاعتقاد  هو  فاحش،  خطأ  في  الناس  من  كثير  )يقع  يقول:  حيث 
وانما  الحريات،  لحماية  توضع  لا  القوانين  بأن  قائلين:  البلهاء  هؤلاء  على  نرد  ونحن  الحريات، 

الدولة( لحماية  الاسلامي من  (137)توضع  الشرق  اخطر على  الماركسية  ان  لدينا  يتضح  وبهذا   ،
الغرب، بما تحمل في اسلوبها من )خداع( ينطلي على عامة الناس )طبقة العمال الكادحة(، وبما 
سائر  دون  من  المكاسب  لها  وان  سيؤول  الحكم  اليها  وان  الطبقة  لهذه  تحذير  من  تحمل 

 .(138) الطبقات 
وان فلسفتهم ما كانت ذات رؤيه مستقلة او من صميم واقع محتاج الى تغيير بل انها عيال  
على فلسفات اخرى، كما يعترف بذلك ماركس وانجلز ولينين ان النبوع الفلسفي الاساسي للفلسفة 
تأتي   لما  هيجل  فلسفة  سيما  ولا  الالمانية  الفلسفة  لولا  وانه  الالمانية،  المثالية  كان  الماركسية 

 .(139)الاشتراكية العلمية ان ترى النور
نظامها   في  السليم  والمنطق  العقل  عن  بُعدها  ادركت  الشيوعية  ان  نوضح  ان  الحق  ومن 
الاقتصادي، فأدخلت ولا تزال تدخل بعض الافكار على اسسها، تحاول بذلك الجمع بين الماركسية  

 التي هي دين الشيوعية وبين الحكمة وحاجات المجتمع.
انتفى  لها  المرافقة  الدولية  المتغيرات  وظهور  الباردة  الحرب  انتهاء  فبعد  حال،  كل  وعلى 
الصراع بين المذهب الفردي والجماعي وبشكل لم ينف معه تلك الحقوق التي آمن بها المذهب 

في الامريكية  المتحدة  الولايات  قامت  وانما  الاتفاقية  1992الجماعي،  على  رسمياً  بالمصادقة  م 
والاجتماعية الاقتصادية  للحقوق  بعض (140) الدولية،  في  التحولات  كانت  المتغيرات  وبتلك   ،

امريكي، بما فيها مفهوم حقوق   –المفاهيم العالمية، باتجاه جديد مؤطرة كلًا منها بإطار غربي  



 

  34 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

، (141)الانسان، ومحاولة تعميمه على وفق الرؤية الامريكية بعدّها رؤية الطرف الاقوى في العالم
 فضلًا عن الحاقه بالسياسة الخارجية الامريكية ومصالحها الكبرى عبر العالم.

المفاهيم  لنشر  امريكية،  لمصلحة  قومي  اطار  عن  تعبر  الانسان  حقوق  اصبحت  وعليه 
التي اضافت اليها حقوقاً اخرى، الى   المرتبطة بالفكر الرأسمالي من خلال دعوتها الى تلك الحقوق 

بيئة   في  والحق  التنمية،  في  الحق  هي  والاجتماعية،  والاقتصادية  السياسية  الحقوق  جانب 
مبدأ الحق في  1993، فلقد أقر المؤتمر العالمي لحقوق الانسان المنعقد في فينا عام (142) نظيفة

التنمية المستدامة، الذي كان محل رفض الغرب، بعده سعي دول العالم الثالث الى تحقيقه، ماهي  
إلا حيلة للحصول على مزيد من المساعدات، إلا ان اعلان هذا الحق، لم يضف جديداً لمنظومة  
المختلفة،  بأبعادها  التنمية  بعملية  الحقوق  هذه  ربط  وانما عمل على  )حرياته(،  الانسان  حقوق 

 .(143)وعدّها حقاً من الحقوق، وليس مجرد طلباً يطالب الافراد به
)ان وخلاصة   قوله:  في  القرشي  شريف  باقر  الشيخ  قرره  ما  فيما  نلحظه  تقدم  فيما  القول 

الرأسمالية والشيوعية   الحديثة من  السياسية  الانظمة  قاطعة فشل  العالمية تؤكد بصورة  الاحداث 
في حل مشاكل الانسان والتغلب على الازمات المحيطة به، والسبب يعود الى انها لم تعن بتربية  

 .  (144)الضمير الإنساني وتهذيب مشاعره وعواطفه(
من   فهل  اشتراكية،  ام  كانت  رأسمالية  الوضعية  الأنظمة  في  افلست  قد  الحرية  تكون  وبهذا 
مذهبية عقائدية تنقذ العالم اجمع وترى في الحرية مفهوماً متوازناً بين متطلبات الجسد والروح؟  
عن  وغُيبت  قرناً  عشر  اربع  مدى  على  الواقع  عالم  في  وجدت  التي  الإسلامية  المذهبية  انها 

والعربية الاسلامية  للأمة  الغربي  الاستعمار  اثر  على  الاسلامية  بهذا (145)المجتمعات  نعتقد  ولا   ،
(: )ان النظام الاسلامي  Hفقط؛ بل كما قال المفكر الإسلامي السيد الشهيد محمد باقر الصدر )

خلا  ان  بعد  العواصف  به  عصفت  ثم  وانجحها،  الاجتماعية  النظم  تجارب  اروع  من  بتجربة  مر 
الميدان من القادة المبدئين او كاد، وبقيت التجربة في رحمة اناس لم ينضج الاسلام في نفوسهم، 
الكيان الإسلامي، وبقي   فتقوض  والبقاء،  الصمود  فعجزت عن  ارواحهم بروحه وجوهره  ولم يملأ 



 

  35 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

نظام الاسلام فكرة في ذهن الامة الاسلامية وعقيدة في قلوب المسلمين، وأملًا يسعى الى تحقيقه 
 .(146) أبناؤه المجاهدون(

وعلى كل حال كان للفكر الإسلامي خصوصيته الإسلامية المستمدة من مصادره المقدسة في  
 عرض الحرية بوجهها الإسلامي.

 خاتمة ونتيجة: 

بالنظام   المتمثلين  بأصليه  الغربي  الفكر  في  الحرية  مفهوم  منعطفات  في  الرحلة  هذه  بعد 
الفردي والشيوعي نضع الرحال على شاطئ خاتمة البحث لنسجل ما يبدو لنا نتائج للبحث وعلى 

 النحو الآتي:
ان 1 اي  الحاكمة  السلطة  قبل  من  إليه  النظر  اختلاف  بحسب  يختلف  الحرية  مفهوم  ان   .

الحاكمة، وعلى هذا الأساس نرى تطور  السياسية  الفكرية  النظم  الحرية يختلف باختلاف  مفهوم 
 مفهوم الحرية في النظام الفردي والنظام الاشتراكي الماركسي، والشريعة الإسلامية. 

أخلاقها  2 أو  بدينها  قناعتها  قيودها من  للحرية، وتستمد  لكل أمة من الأمم مفهومها  إن   .
 وأعرافها، وعليه تكون هذه القيود قليلة عند أمم وكثيرة عند أمم أخرى.

وفكرها 3 النصرانية  دين  الناس على  والمفكرون وغضب  العلماء  لثورة  الرئيس  السبب  ان   .
الكنسي كان في مرحلة استبداد رجالها في القرون الوسطى وطغيان سلطة الملوك والحكام الذين 

 تدعمهم الكنيسة ويحكمون الناس باسمها.
. ان الدين السماوي المسيحي الحق دفع ضريبة هذه التوأمة بين الكنسية والسلطة الحاكمة  4

الدنيويون    -الظالمة   الكنيسة  رجال  تبناها  بين   -التي  الثوار  يميز  لم  وعليه  للحريات  القامعة 
التعامل.. وبين  العلمية، ومناهجها في  المادية، وأخطائها  الثيولوجية، وسلطان  الكنيسة وخرافات 
المسيحية بوصفها ديناً إلهياً يمكن أن يكون منزهاً عن كل ذلك، فكانت الثورة على الكنيسة وكل 
ما تمثله الكنيسة، وهكذا نشأت المذاهب الفكرية في أوروبا على قطيعة معرفية مع الدين وعداء  

 مستحكم مع التفكير الديني. 



 

  36 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

بعض 5 عن  يتنازلوا  أن  للأفراد  أن  الغربية  الحرية  أسس  في  الاجتماعي  العقد  نظرية  ان   .
 حقوقهم الطبيعية في سبيل انشاء سلطة مدنية تتولى تنظيم شؤونهم.

. الحرية ليست وفق ما يراه ماركس معطى جاهزاً، أو مقولة جاهزة؛ بل هي صيرورة تتشكل  6
 داخل المجتمع الى خارجه. 

فالحرية 7 الفرد،  من  ينطلق  الذي  الليبرالي  التقليد  يختلف عن  للحرية  ماركس  مفهوم  أن   .
 بحسب ماركس لا يمكن أن تنفصل عن العلاقات والنشاط البشري.

. ان فكرة الحرية في النظام الاشتراكي تستند الى ما يسود المجتمع من ظروف اقتصادية، 8
 فهو ضَحّى بالحرية الفردية لصالح المجتمع بتركيزه على الحقوق الاقتصادية والاجتماعية.

. ان المتأمل في الفكر الغربي والفكر الماركسي يلحظ ان من آلياته عزل الدين عن الحياة  9
 العامة للناس ومن ثم عدم تدخله في مفهوم الحرية.  

. ان المنظومة الدينية الإسلامية في كل ابعادها النظرية والعملية لا تعطي الحق البتة أن  10
يدعو المختلف للآخر في الدين والقيم إلى استئصاله ومحاربته باسم الدين أو باسم قيم إنسانية  
جديدة تنافي القيم الإلهية وتنحو نحو تأليه الإنسان والآلة والعقل دون الله عز وجل، فهذا أمر 
مرفوض فيها ولا يمكن قبوله تحت أي طائلة أو تحت أي عنوان فكري أو سياسي، لأنه من خلال 
تكريس ثقافة تأليه العقل والآلة والإنسان معاً تدفع إلى استبعاد الدين عن واقع الحياة ورفع راية  
الحرية معطلًا  مفهوم  يُصبح  الإلهية، وهنا  والعقائد  السماوية  الديانات  كل  يُنافي  الذي  الاستعباد 
ملغياً وغير مستساغ لأنه يضرب معتقدات البشر ويحل نظم أمرهم وشؤونهم وبهذا يكون دعوة 

 للفوضى والدمار. 
 هوامش البحث 

 
( ليس هناك اتفاق على تسممية واحمدة لهمذا الموضموع، بمل هنماك عمدة تسمميات تسمتخدم للدلالمة 1

عليمممه، فمممممن الكتمممماب ممممن يسممممتخدم مفهمممموم )الحقمممموق الاساسمممية للأفممممراد( او )الحريممممات الفرديممممة 
الاساسية(، ومنهم من يستخدم مفهوم )الحريات العاممة(، ظ: د سمعاد الشمرقاوي، المنظم السياسمية 

، ظ: د. محمد عبد العال السنوي، النظريمة العاممة للحقموق والحريمات 275في العالم المعاصر، ص
 .6العامة، ص



 

  37 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

 
، ظ: نعمممان الخطيممب، الممذهب الاجتممماعي واثممره علممى 463ثمروت بممدوي، الممنظم السياسمية، ص (2

 . 251الحقوق والحريات العمة في كل من الدستورين الاردني والمصري، ص
، ظ: عبمد الحكميم ذنمون الغمزال، وسمائل تطموير 96: حسن علي المذنون، فلسمفة القمانون، صظ(  3

 . 67القانون في المجتمع، ص
 . 139( ظ: عثمان خليل، القانون الدستوري، مقدمة القانون الدستوري، ص4
م( أصمبحت المسميحية ديمن 337–306( حكم الإمبراطور الروماني قسمطنطين رومما بمين عمامي )5

 كان تحول قسطنطين نقطة تحول للمسيحية مبكرة. الإمبراطورية الرومانية المهيمن..
 .186( فتحي ملكاوي، التحيز في الفكر التربوي الغرب، ص6
ذهب بعض الباحثين الى ان الفصل بين الدين والدولة هو السبب حيث اضعف الرابطة الدينيمة (  7

لدى الافراد التي كانت تربطهم بالكنيسمة وتخلصموا ممن سميطرتها ممما شمجعهم علمى الا يقعموا تحمت 
، ظ: د. عبمد الحميمد متمولي، 45سيطرة دولة من جديد، ظ: د. ثروت بمدوي، المنظم السياسمية، ص

 .  93الاسلام ومبادئ نظام الحكم، ص
( د. رممممزي الشممماعر، الايمممديولوجيات واثرهممما فمممي الانظممممة السياسمممية المعاصمممرة، القسمممم الاول، 8

، ونعتقمد ان همذا كمان فمي بمادئ امرهما حينمما 24الايدولوجية التحريرية، مطبعة عين الشممس، ص
 .10كانت تعوزها السلطة، ظ: د. محمد كاظم الفتلاوي، الحرية في الانظمة القديمة، ص

 . 718( ظ: د رمزي الشاعر، النظرية العامة للقانون الدستوري، ص9
 . 179( ظ: د. عبد الحي حجازي، المدخل لدراسة العلوم القانونية، القانون، ص10
  قبممل الممميلاد، وتمثلممت مبادئهمما فممي تممدريس  308الفلسممفة الرواقيممة اسسممها زينممون الرواقممي سممنة

الفضيلة علمى انهما الخيمر الامثمل، وان الغريمزة والعاطفمة يجمب اخضماعها بصمرامة للفضميلة، ظ: د. 
، ويقمول د. عبمد المرحمن بمدوي )ظماهرة 37محمد مصباح عيسمى، حقموق الانسمان فمي العمالم، ص

، وهممو ممما يؤكممد ايضمماً 527التممأثر بالنزعممات الشممرقية اوضممح ممما تكممون لممدى مممذهب الرواقيممة(، ص
اسبقية الشمرق فمي الحضمارة، ظ: د. محممد كماظم الفمتلاوي، مفهموم الحريمة فمي الانظممة القديممة، 

. وللتوسعة عن الرواقية، ظ: احمد امين، وزكي نجيب محمود، الفلسفة 12بحث غير منشور، ص
 .32الرواقية، ص

 .  101-100( ظ: د. حسن كيرة، المدخل الى القانون، ص11
 . 100( ظ: عبد الجبار الوائلي، حلول فلسفية، ص12
 .62( ظ: محمود الشرقاوي، الديمقراطية عند العرب، ص13
( ظ. محمممد احمممد مفتممي، د. سممامي صممالح الوكيممل، النظريممة السياسممية الاسمملامية فممي حقمموق 14

 .54الانسان الشرعية دراسة مقارنة، ص
 . 23د. محمد سعيد مجذوب، الحريات العامة وحقوق الانسان، ص( 15
 . 101( ظ: د. حسن كيرة، المدخل الى القانون، ص16
 ( ظ: المصدر نفسه. 17
( ظ. د. محمد كاظم الفتلاوي، مفهوم الحرية في الانظمة القديمة، الحرية في الفكر المسيحي، 18

 .11بحث غير منشور، ص
، ظ: د. صممبحي المحمصمماني، الممدعائم 103-102( ظ: حسممن كيممرة، المممدخل الممى القممانون، ص19

 .317الخلقية للقوانين الشرعية، 



 

  38 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

 
( لقد عماش ميكمافيللي ظروفماً، وقماس محنماً، وعمانى ازممات عمي البواعمث الفاعلمة والممؤثرة فمي 20

اتجاهه السياسمي لمذا قيمل فيمه: ))ان ذلمك الفمراغ وتلمك العواممل النفسمية التمي حلمت بمه هيمأت المى 
( ذلك المؤلمف المذي كمان بوتقمة تفاعلمت فيهما اخراج مؤلفه )الامارات( والذي اشتهر بعنوان )الامير

العامل المادية والنفسية التي احاطت بالمؤلف اثناء اداء وظيفته، وبعد فقدها .....( د. محمد طمه 
 . 34-31بدوي، رواد الفكر السياسي، ص

( )فقمد ذهمب المى تقمديس سمملطة الملمك ومنحمه الحكمم المطلممق، ومنمع اي رقابمة عليمه الا رقابممة 21
  37القوانين الطبيعية(، نخبة من العلماء والمفكرين، لمحات من الفكر السياسي، ص

كمر ميكمافيللي ظ: د. بطمرس غمالي ود. ف . للتوسمعة فمي 76( ظ: نيقولو ميكمافيللي، الاميمر، ص22
. وظ: د. حسمممن صمممعب، علمممم 77-74محممممود خيمممري عيسمممى، الممممدخل فمممي علمممم السياسمممة، ص

، ظ: محممد مختمار الزقزوقمي، نيقمولا ميكفيللمي )دراسمة تحليليمة ونمص كتماب 97-94السياسة، ص
 .65الامير وقاموس ميكافيللي(، ص

 . 105( ظ: د. حسن كيرة، المدخل الى القانون، ص23
 .76( فاروق سعد، تراث الفكر السياسي قبل الامير وبعده، ص24
 . 107د. حسن كيرة، المدخل الى القانون، ص( 25
( د. محمد سليم غزوي، الحريات العامة في الاسلام ممع المقارنمة بالمبمادئ الدسمتورية الغربيمة 26

 .182-181والماركسية، ص
 . 35( د. رمزي الشاعر، الايدولوجيات، ص27
 . 13( سورة الشورى / 28
 وما بعدها . 356، ص15( ناصر مكارم الشيرازي، الامثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج29
، ظ: منممذر الشمماوي، القممانون الدسممتوري، نظريممة 32( ظ: ثممروت بممدوي، الممنظم السياسممية، ص30

 . 308الدولة، مركز البحوث القانونية، ص
 . 258( ظ: علي عبد المعطي، الفكر السياسي الغربي، ص31
 . 67( ظ: ثروت بدوي، اصول الفكر السياسي، ص 32
 . 177( ظ: هربرت ماركيوز، العقل والثورة، ص33
د. عممدنان حمممودي الجليممل، نظريممة الحقمموق  ،101( ظ: د. ثممروت بممدوي، الممنظم السياسممية، ص34

 . 23والحريات العامة في تطبيقاتها المعاصرة، ص
 . 261( ظ: علي عبد المعطي محمد، الفكر السياسي الغربي، ص35
 . 58-57( ظ: د. احمد كمال ابو المجد، دراسات في النظم الدستورية المقارنة، ص36
 . 40-39( ظ: د. ثروت بدوي، النظم السياسية، ص37
 . 261( علي عبد المعطي محمد، الفكر السياسي الغربي، ص38
 . 140-139( ظ: د. ثروت بدوي، النظم السياسية، ص39
( د. محمممد احمممد مفتممي، وآخممر، النظريممة السياسممية الاسمملامية فممي حقمموق الانسممان الشممرعية، 40

 .43دراسة مقارنة، ص
 46-45( د. الامين الكالاعي، حقوق الانسان بين الكونية والخصوصية، تمونس نموذجماً، ص41 
. 
، ظ: طعيممه الجمرف، 95-94( ظ: د. عبد الحميد متولي، الاسلام ومبمادئ نظمام الحكمم، ص  42 

 . 67نظرية الدولة والاسس العامة للتنظيم السياسي، ص



 

  39 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

 
-214( ظ: د. سمير تناغو، الاعلان العالمي لحقوق الانسمان، مجلمة العلموم الاجتماعيمة، ص43
215 . 
 . 111( ظ: د. حسن كيرة، المدخل الى القانون، ص44
( ظ: د. عممدنان حمممودي الجليممل، نظريممة الحقمموق والحريممات العامممة فممي تطبيقاتهمما المعاصممرة، 45
 . 77ص
، ظ: د. ثممروت بممدوي، 29-2( ظ: د. عثمممان خليممل عثمممان، المبممادئ الدسممتورية العامممة، ص46

 .148اصول الفكر السياسي، ص
( هذا ويقول الفيلسوف الانجليزي جون ستيوارت ميل بشأن التنماقض بمين الحريمة والديمقراطيمة 47

))ان قيام النظم الديمقراطية الحديثة لا يعني توفير الحماية للحقوق والحريات الفرديمة(( ثمم يقمول: 
))ان ارادة الشممعب ليسممت غيممر ارادة الاغلبيممة اولئممك الممذين افلحمموا فممي جعممل انفسممهم اغلبيممة وهممذه 
الاغلبية قد تجور وتعتدي علمى حقموق بعمض الافمراد فمي المجتممع(( وبشمأن همذا التنماقض، ظ: د. 

، ظ: د. مصممطفى كامممل، شممرح القممانون 174سمميد صممبري، مممدى سمملطان الدولممة علممى الافممراد، ص
 . 264-263، ظ: د. ثروت بدوي، النظم السياسية، ص87الدستوري، ص

 . 68( ظ: د. نعمان احمد الخطيب، الوسيط في النظم السياسية والقانون الدستوري، ص48
( هاجم الفيلسموف الانجليمزي هربمرت سنسمر، مبمدأ السياسمة الشمعبية ووصمفه بأنمه لا يعمدو ان 49

يكون استبدالًا للحق المقدس للأغلبية بالحق المقدس للملوك وان اعماله يؤدي الى اهمدار حقموق 
الاقليمممة وحرياتهممما، ظ: د. عمممدنان حممممودي الجليمممل، نظريمممة الحقممموق والحريمممات العاممممة وتطبيقاتهممما 

 . 43المعاصرة، ص
ومممن الممذين يرفضممون الفكممرة القائلممة بممأن نظريممة العقممد الاجتممماعي مرادفممة لنظريممة القممانون ( 50

الطبيعي د. حسن كيرة، اذ يقول: ومهمما يكمن ممن اممر فالثابمت ان فكمرة العقمد الاجتمماعي لمم تكمن 
مرادفممة دائممماً لفكممرة القممانون الطبيعممي فلممم تكممن تعنممي دائممماً عنممد كثيممر مممن الكتمماب حممداً مممن سمميادة 

يمرد علمى حريمة المشمرع بمالتزام مثمل اعلمى ممن العمدل او   اصحاب السملطان فمي الجماعمة  ولا قيمداً 
باحترام حد ادنى من الحقوق الطبيعية للأفراد ولكنها عنت عند الكثيرين وعلى الاخص عند روسمو 
التمكمممين لسممملطان الشمممعب او لسمممطان الاكثريمممة منمممه همممو احممملال الحكمممم المممديمقراطي محمممل الحكمممم 

 .1-111الاوتوقراطي(، المدخل الى القانون، ص
 . 119-118( ظ: د. حسن كيرة، المدخل الى القانون، ص 51
 .54( ظ: د. سيد صبري، القانون الدستوري، مكتبة عبد الله وهبة، ص52
يقول الباحث الانجليمزي تشرشمل: )ان الديمقراطيمة همي اسموء الانظممة، ولكمن جميمع الانظممة (  53

 . 50الباقية هي اسوء منها(، فيصل شنطاوي، محاضرات في الديمقراطية، ص
 . 69( انصار محمد عبد الله، فلسفة رسل السياسية، ص54

 . 56( الشيخ الركابي، الاسس السياسية والمذهب الواقعي، ص55 
 . 239( د. حسام محي الدين الآلوسي، الفلسفة والانسان، ص56 
( للتوسعة حول رؤيمة سمارتر عمن الحريمة، ظ: جمان بمول سمارتر، الوجمود والعمدم، ترجممة عبمد 57 

، ظ:محمممد ثابممت 64، ظ: عبممد الفتمماح الممديري، فلسممفة سممارتر، ص772-765الممرحمن بممدوي، ص
 .226الفندي، مع الفيلسوف، ص

 . 30( ظ: الشيخ كامل محمد محمد عويضة، جان بول سارتر فيلسوف الحرية، ص58 
 . 251-250( ظ: روبرت ماكيفر، تكوين الدولة، ترجمة: حسن الصعب، ص59 



 

  40 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

 
( ليس فقط سياسمياً فالبرلممان المنتخمب )السملطة التشمريعية( يتمدخل فمي كمل جوانمب المجتممع 60 

 السياسية والاقتصادية والاجتماعية ...
 .12-11( ادواردم بيرنز، النظريات السياسية في العالم المعاصر، ص61 
 ومابعدها . 30( للوقوف على هذه المساوئ، ظ: محمد باقر الصدر، فلسفتنا،  62 
( ذهممب بعممض البمماحثين ان النظممام الممديمقراطي يلتقممي )بالنظممام السياسممي الاسمملامي فممي مجممال 63 

تمتممممع الشممممعب بهممممذه الحقمممموق والحريممممات السياسممممية ... وبممممرغم ان دور الشممممعب فممممي النظممممام 
الاسلامي، يختلف من الناحية النظرية عنه في النظام الديمقراطي، الا انه لا يختلف من ناحية 

هو اساس شرعية النظام المديمقراطي، امما فمي  -0الممارسات العملية، اذ ان هذا الدور نظرياً 
النظام الاسلامي فأنه نوع من التكليف والتعهد على الشعب، لانه هنا يمارس دوره المكلمف بمه 
من قبل الله سمبحانه وتعمالى ؛ باعتبماره المسمتخلف علمى الارض والاسماس المواقعي المذي يقمف 
عليه النظام الاسلامي(، علي المؤمن، النظام السياسي الاسلامي الحديث واشكاليات الاقتبماس 

 . 153من الانظمة السياسية الوضعية، ص
( د. بشير محمد الخضرا، النمط البنوي الحليفي في القيادة السياسية العربيمة .. الديمقراطيمة، 64 

 .460ص
 . 167( ظ: د. عبد الباقي البكري وزهير البشير، المدخل لدراسة القانون، ص65 
 ( نذكر هنا الانتقادات المتعلقة من نفس تطبيقاته، دون النقد الاسلامي .66 
، ظ: د. سممعاد 234( ظ: د. عبممد الحميممد متممولي، القممانون الدسممتوري والانظمممة السياسممية، ص67 

 .273ص1الشرقاوي، النظم السياسية في العالم المعاصر، ج
 . 24( د. عبد الرحمن زكي ابراهيم، الاسلام والتوازن الاجتماعي، ص68 
 . 34( ظ:  د. ثروت بدوي، النظم السياسية، ص69 
، ظ: ليمون دكمي، دروس فمي 137( ظ: حسين جميل، حقوق الانسمان فمي الموطن العربمي، ص70 

 .136القانون العام، ص
، ظ:  د. عبمممد الحميمممد 344( ظ:  محسمممن خليمممل، القمممانون الدسمممتوري والمممنظم السياسمممية، ص71 

 .95-94متولي، الاسلام ومبادئ نظام الحكم، ص
، ظ:  د. عبمد الحميمد متمولي، الاسملام ومبمادئ 470( ظ:  ثروت بدوي، المنظم السياسمية، ص72 

 . 98نظام الحكم، ص
  32( ظ:  د. سعاد الشرقاوي، النظم السياسية في العالم المعاصر، ص73 
 . 432( ظ:  د. عبد الحميد متولي، القانون الدستوري والانظمة السياسية ، ص74 
 . 57( د. محمد مصباح عيسى، حقوق الانسان في العالم المعاصر ، ص75 
( ظ: د. سممامي سممالم الحمماج، المفممماهيم القانونيممة الحقوقيممة للإنسمممان عبممر الزمممان والمكمممان، 76 

 . 42ص
 . 216( روجيه غارودي، واقعية بلا ضفاف، ص77 
 .40( ظ  وليم كلي رايت، تاريخ الفلسفة الحديثة ، ص78 
 . 343( ظ: ارنست رينان، مرجع سابق، ص79 
 . 136-135ظ: زكي نجيب محمود، تجديد الفكر العربي، ص( 80 
 . 97( ظ: د. علي حرب، نقد النص، ص81 
 . 14( ظ: يوسف كرم، تاريخ الفلسفة الحديثة ، ص82 



 

  41 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

 
 .43، صيوسف كرم، تاريخ الفلسفة الحديثة( ظ 83 
 . 81برتراند رسل، تاريخ الفلسفة الغربية، ص( 84 
 . 133( ظ: جيمس كوليز، الله في الفلسفة الحديثة، ص85 
 . 136( ظ: المصدر نفسه، ص86 
 . 133( ظ: جيمس كوليز، الله في الفلسفة الحديثة ، ص87 
 123( ظ: سبينوزا، رسالة اللاهوت والسياسة، ص88 
 . 371( المصدر نفسه، ص89 
 . 371( سبينوزا، رسالة في اللاهوت والسياسة ، ص90 
 . 372( المصدر نفسه، ص91 
( للتوسعة في همذا الجانمب ومصمادره ظ: د. ماجمد حميمد السمعيدي، الفكمر الإسملامي المعاصمر 92 

 .165بين التجديد والتنوير، ص
 . 140( جيمس كوليز، الله في الفلسفة الحديثة، ، ص93 
 . 40( ظ: يوسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانية، ص94 
 . 177( ظ: برتراند رسل، تاريخ الفلسفة الغربية، ص95 
 . 440( ظ: راندال، تكوين العقل الحديث، ص96 
 . 170( جيمس كوليز، الله في الفلسفة الحديثة، ص97 
 . 172( المصدر نفسه، ص98 
، للتوسمممعة فمممي فكمممرة المممدين الطبيعمممي، ظ: جممماكلين لاغريمممة، المممدين 22( المصمممدر نفسمممه، ص99 

 .21الطبيعي، ص
 . 61( جيمس كوليز، الله في الفلسفة الحديثة، ص100 
 . 438( جون هرمان راندال، تكوين العقل الحديث، ص101 
 . 11( ظ: سبينوزا، رسالة في اللاهوت والسياسة، من المقدمة، ص102 
 . 440( ظ: راندال، تكوين العقل الحديث، ص103 
 ومايعدها . 119للتوسعة ظ:  جاكلين لاغرين، الدين الطبيعي، ص( 104 
 . 289( ول ديورانت، قصة الفلسفة ، ص105 
 . 233( ظ: وليم كلي رايت، تاريخ الفلسفة الحديثة ، ص106 
 . 213( جيمس كوليز، الله في الفلسفة الحديثة ، ص107 
بحثمماً ممموجزاً اسممماه )نقمميض  ( )لممم تمضممي سممنة واحممدة علممى ظهممور اميممل حتممى نشممر فرممماي108 

اميمل( ، كتممب علممى الصممفحة الاولممى منممه  صممه ياجمان جمماك ! وهممي عبممارة لهمما دلالاتهمما، وكممان 
بحث فرمماي همذا تعليقماً سمريعاً علمى بعمض مالروسمو ممن آراء واقموال ذاعمت بمين النماس حتمى 
اصبحت معروفة ومشهورة، وان نقطمة واحمدة ممن ذلمك النقمد  يجعلمه يتعمارض ممع جميمع دعماة 

 .263الحرية )حتى المستنيرين منهم(، و.ج ملك كاستر، نشأة الحرية في التربية، ص
 . 182( رمسيس عوض، الالحاد في الغرب ، ص109 
 . 145، ص2( ظ: لبراتز رسل، حكمة الغرب، ترجمة  فؤاد زكريا، سلسلة عالم المعرفة، ج110 
 ومابعدها . 176الالحاد في الغرب، ص( ظ:  رمسيس عوض، 111 
 ومابعدها . 50( ظ:  د. احمد ادريس الطعان، مآل الاسلام في القراءات العلمانية، ص112 
 . 83( ظ: د. محمد الجوهري، النظام السياسي الاسلامي والفكر الليبرالي، ص113 



 

  42 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

 
 . 84( المصدر نفسه، ص114 

 . 75-74( المصدر نفسه، ص115
 .96( ما العولمة، ص116

د. عبد الحميد متولي، الانظمة السياسية والمبادئ الدستورية العاممة فمي الانظممة الغربيمة (  117 
 .389والماركسية، ص

 وما بعدها . 4( ظ:  محمد باقر الصدر، اقتصادنا، ص118 
 . 68( د. محمد مصباح عيسى، حقوق الانسان في العالم المعاصر، ص119 
 . 132( د. محمد حسن ابو يحيى، اقتصادنا في ضوء القرآن والسنة ، ص120 
 . 468-467، ص1( ظ: لينين، المختارات، طبعة موسكو، المجلد الثاني، ج121 
 .109( جريشة الزيبق، أساليب الغزو الفكري، ص122 
وممما  17النظريممة والتطبيممق، ص( للتوسممعة ظ: د. محمممد البهممي، تهافممت الفكممر المممادي بممين 123 

 .بعدها
 . 66-55( ظ: عبد الحليم خفاجي، حوار مع الشيوعيين في اقبية السجون، ص124 
 . 64( محمد باقر الصدر، المدرسة الاسلامية، ص125 
( ظ:  نعمان الخطيب، المذهب الاجتماعي واثره علمى الحقموق والحريمات العاممة فمي كمل ممن 126 

.  ظ: احمممد محمممد غنمميم، تطمموير الفكممر القممانوني،  247-246الدسممتورين الاردنممي والمصممري، ص
 . 112-105ص

 . 473( ظ  د. ثروت بدوي، النظم السياسية ، ص127 
 . 354( ظ: محسن خليل، القانون الدستوري والنظم السياسية ، ص128 

ظ: سممعيد زيممداني، الديمقراطيممة وحمايممة حقمموق الانسممان فممي المموطن العربممي فممي كتمماب حممول ( 129
 . 172الخيار الديمقراطي، دراسات نقدية، ص

 . 71( محمد باقر الصدر، المدرسة الاسلامية، ص130 
)اممما النظممام الشمميوعي فهممو فكممرة غيممر مجربممة حتممى الان تجربممة كاملممة، وانممما تتجممه قيممادة ( 131 

المعسممكر الاشممتراكي اليمموم الممى تهيئممة جممو اجتممماعي لممه بعممد ان عجممزت عممن تطبيقممه...( المصممدر 
 . 38نفسه، ص

 . 360( ظ: محسن خليل، القانون الدستوري والنظم السياسية ، ص132 
+ ظ: كمممممال الغممممالي، مبممممادئ القممممانون الدسممممتوري والممممنظم  359( ظ: المصممممدر نفسممممه، ص133

 . 322السياسية، ص
 . 301( ظ: د. سعاد الشرقاوي، النظم السياسية في العام المعاصر ، ص134 
م( فممي الممديالكتيك )لفممظ يونمماني تعنممي 1838-1770( تممأثر ممماركس بفلسممفة )جممورج هيجممل 135 

التقاء الناس للمحاورة( والواقع ان الديالكتيك الهيجلي هو المنطق الي كمان يقتضمي ان يحمل محمل 
المنطق الصوري والفلسفة الميتافيزيقية، القمائم علمى نفمي التنماقض فمي الفكمر والوجمود( للتوسمعة، 

، ظ"  لطفممي فهمميم، هيجممل حياتممه 32ظ: جممان هيبولممت، مممدخل الممى فلسممفة التمماريخ عنممد هيجممل،ص
 . 142-139، د. مراد وهبة، هيجل والديالكتيك، ص139-129ومذهبه، ص

 . 355-354( ظ: د. ثروت بدوي، النظم السياسية ، ص136 
 . 219( نقلًا عن:  باقر شريف القرشي، العمل وحقوق العامل في الاسلام، ص137 
 .  75( ظ: عباس محمود العقاد، اقيون الشعوب، ص138 



 

  43 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

 
 .33( ظ: روجيه غارودي، ماركسية القرن العشرين، ص139 

 . 65( ظ: محمد فهيم يوسف، حقوق الانسان في ضوء التجليات السياسية للعولمة، ص140
( ظ: محمممد فممائق، حقمموق الانسممان بممين الخصوصممية والعالميممة، مجلممة المسممتقبل العربممي، 141 

 .3علي اومليل، عن عالمية حقوق الانسان، ص، 5ص
محمممد فهمميم يوسممف، .  28( د. ريمماض عزيممز هممادي، العممالم الثالممث وحقمموق الانسممان ، ص142 

 .21حقوق الانسان، ص
 . 10( ظ: محمد فائق، حقوق الانسان، ص143 
، وظ: للمؤلمف، العممل وحقموق 11( باقر شريف القرشي، النظمام السياسمي فمي الاسملام، ص144 

 .12العامل في الاسلام، ص
هممي الايمممان بفكممرة عليمما موحممدة بحيممث تعتبممر عقيممدة شممعبية عامممة لممدى  ( ان الايديولوجيممة145 

اعضاء الجماعة، ومن شأن المذهبية ان تجعل قيداً عاماً على كل ما يخالفها، فهي تعطمي مظهمراً 
نظاميمماً فممي شممكل هرمممي فتعلمموا الفكممرة العليمما الموحممدة، وتتقيممد جميممع الاوضمماع الاجتماعيممة بهممذه 
الفكرة، ولا يسمح النظام المذهبي بتعدد القيم المتساوية فيه، بل تكون المذهبية فوق سائر القميم. 

؛ واعتقد ان هذا التعريمف يصمدق  80ظ:  د. مصطفى كمال وصفي، مصنفة النظم الاسلامية، ص
 اكثر ما يصدق على الايديولوجية الاسلامية.

 . 38( المدرسة الاسلامية، ص146 
 

 قائمة المصادر:
 خير ما نبدأ به: القرآن الكريم. 

احمد ادريس الطعان)الدكتور(، مآل الإسلام في القراءات العلمانية، مجلة الشريعة والدراسات   .1
 . 65، العدد 21الاسلامية، الكويت، السنة 

القاهرة،  .2 المصرية،  الانجلو  مكتبة  الرواقية،  الفلسفة  محمود،  نجيب  وزكي  امين،  احمد 
 . 3،1971ط

ط .3 القاهرة،  المصرية،  النهضة  مكتبة  الاسلام،  الاديان،  مقارنة  شلبي)الدكتور(،  ، 4احمد 
1973 . 

القاهرة،  .4 جامعة  المقارنة،  الدستورية  النظم  في  دراسات  المجد)الدكتور(،  ابو  كمال  احمد 
1965 . 

 .1972احمد محمد غنيم، تطوير الفكر القانوني، دار الفكر العربي، القاهرة،  .5



 

  44 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

 

ادواردم بيرنز، النظريات السياسية في العالم المعاصر، ترجمة: د. عبد الكريم احمد، بيروت،   .6
 .1988دار الآداب، 

مجلة  .7 نموذجاً،  تونس  والخصوصية،  الكونية  بين  الانسان  حقوق  الكالاعي)الدكتور(،  الامين 
 م.2001، 79دراسات دولية، تونس العدد 

 . 1987انصار محمد عبد الله، فلسفة رسل السياسية، مطبعة المصرية العامة للكتاب، مصر،  .8
ط .9 البيت،  اهل  تراث  احياء  دار  الاسلام،  في  العامل  وحقوق  العمل  القرشي،  شريف  ، 2باقر 

1982 . 
بيروت،  .10 للمطبوعات،  التعارف  دار  الاسلام،  في  السياسي  النظام  القرشي،  شريف  باقر 

 هم. 1398، 2ط
11.   .. العربية  السياسية  القيادة  في  الحليفي  البنوي  النمط  الخضرا)الدكتور(،  محمد  بشير 

 .2005الديمقراطية، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، 
الانجلو  .12 مكتبة  السياسة،  علم  في  المدخل  عيسى،  خيري  محمود  ود.  غالي  بطرس 

 . 1961المصرية، 
 .1961، النظم السياسية، دار النهضة العربية، مصر،  ثروت بدوي  .13
 .  1967ثروت بدوي، اصول الفكر السياسي، دار النهضة العربية، القاهرة،  .14
جاكلين لاغرية، الدين الطبيعي، ترجمة: منصور القاضي، المؤسسة الجامعية للدراسات   .15

 .  1993والنشر والتوزيع، 
جان بول سارتر، الوجود والعدم، ترجمة عبد الرحمن بدوي، منشورات الآداب، بيروت،   .16

1966 . 
 جيمس كوليز، الله في الفلسفة الحديثة، ترجمة فؤاد كامل، مكتبة الغريب القاهرة، . .17
حسام محي الدين الآلوسي)الدكتور(، الفلسفة والانسان، منشورات دار الحكمة، بغداد،   .18

1990 . 



 

  45 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

 

 .1966حسن صعب)الدكتور(، علم السياسة، دار العلم للملايين،  .19
 .1975حسن علي الذنون، فلسفة القانون، مطبعة العاني، بغداد،  .20
 .1974حسن كيرة )الدكتور(، المدخل الى القانون، منشأة المعارف المصرية،  .21
ط .22 العربية،  الوحدة  دراسات  مركز  العربي،  الوطن  في  الانسان  حقوق  جميل،  ،  2حسين 

 .2001بيروت، 
القسم  .23 المعاصرة،  السياسية  الانظمة  في  واثرها  الايديولوجيات  الشاعر)الدكتور(،  رمزي 

 .  1988الاول، الايدولوجية التحريرية، مطبعة عين الشمس، 
المصرية،   .24 النهضة  دار  الدستوري،  للقانون  العامة  النظرية  الشاعر)الدكتور(،  رمزي 

 .1983مصر، 
بيروت،   .25 للملايين،  العلم  دار  الصعب،  حسن  ترجمة:  الدولة،  تكوين  ماكيفر،  روبرت 

1966 . 
 م. 1972، 3روجيه غارودي، ماركسية القرن العشرين، ترجمة: نزيه حكيم، ط .26
روجيه غارودي، واقعية بلا ضفاف، ترجمة: حليم طومسون، دار الكاتب العربي للطباعة  .27

 . 1984والنشر، القاهرة، 
 .1993، 9زكي نجيب محمود، تجديد الفكر العربي، دار الشروق، ط .28
المعاصر،   .29 العالم  في  السياسية  النظم  الشرقاوي)الدكتور(،  النهضة  1982سعاد  دار   ،

 العربية، القاهرة. 
حول   .30 كتاب  في  العربي  الوطن  في  الانسان  حقوق  وحماية  الديمقراطية  زيداني،  سعيد 

 .1994الخيار الديمقراطي، دراسات نقدية، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، 
الاجتماعية،  .31 العلوم  مجلة  الانسان،  لحقوق  العالمي  الاعلان  تناغو)الدكتور(،  سمير 

 . 1979، 3، العدد  7جامعة الكويت، السنة 
 . 1949سيد صبري)الدكتور(، القانون الدستوري، مكتبة عبد الله وهبة، القاهرة،  .32



 

  46 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

 

 . 1964طعيمة الجرف، نظرية الدولة والاسس العامة للتنظيم السياسي، القاهرة،  .33
 . 1975، 5عباس محمود العقاد، اقيون الشعوب، دار الاعتصام القاهرة، ط .34
عبد الباقي البكري)الدكتور( وزهير البشير، المدخل لدراسة القانون، جامعة بغداد، بيت  .35

 الحكمة. 
 ، .1994عبد الجبار الوائلي، حلول فلسفية، دار النضال، بيروت،  .36
قانونية،  .37 دراسات  مجلة  المجتمع،  في  القانون  تطوير  وسائل  الغزال،  ذنون  الحكيم  عبد 

 .2002، 2ع 4تصدر عن بيت الحكمة بغداد، س
الكويت،   .38 القلم،  دار  السجون،  اقبية  في  الشيوعيين  مع  حوار  خفاجي،  الحليم  عبد 

1974 . 
عبد الحميد متولي)الدكتور(، الانظمة السياسية والمبادئ الدستورية العامة في الانظمة   .39

 . 1958الغربية والماركسية، منشأة المعارف، بالإسكندرية، 
المعارف،   .40 منشأة  السياسية،  والانظمة  الدستوري  القانون  متولي)الدكتور(،  الحميد  عبد 

 . 6الاسكندرية، ط
عبد الحي حجازي)الدكتور(، المدخل لدراسة العلوم القانونية، القانون، مطبوعات، جامعة   .41

 . 1972الكويت، 
عبد الرحمن زكي ابراهيم)الدكتور(، الاسلام والتوازن الاجتماعي، مجلة العربي الكويتية،  .42

 . 1988، 354العدد 
 .1971عبد الفتاح الديري، فلسفة سارتر، مكتبة الانجلو المصرية، القاهرة،  .43
دار   .44 الدستوري،  القانون  مقدمة  الدستوري،  القانون  عثمان)الدكتور(،  خليل  عثمان 

 .  1954المعارف، الاسكندرية، 
عثمان خليل عثمان)الدكتور(، المبادئ الدستورية العامة، مكتبة عبد الله وهبة، القاهرة،   .45

1943 . 



 

  47 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

 

تطبيقاتها  .46 في  العامة  والحريات  الحقوق  نظرية  الجليل)الدكتور(،  حمودي  عدنان 
 . 1975المعاصرة، القاهرة، 

 . 1993، 91، عدد8علي اومليل، عن عالمية حقوق الانسان، مجلة المنتدى، مجلد  .47
 .1993علي حرب)الدكتور(، نقد النص، المركز الثقافي العربي، بيروت،  .48
الاسكندرية،   .49 المصرية،  الجامعات  دار  الغربي،  السياسي  الفكر  المعطي،  عبد  علي 

1975 . 
بغداد،  .50 الجديدة،  الافاق  دار  وبعده،  الامير  قبل  السياسي  الفكر  تراث  سعد،  فاروق 

1982 . 
فتحي ملكاوي، التحيز في الفكر التربوي الغرب، مجلة إسلامية المعرفة، السنة التاسعة،  .51

 م.2004، صيف وخريف، 37-38العدد 
الاردن،  .52 والتوزيع،  للنشر  الحامد  دار  الديمقراطية،  في  محاضرات  شنطاوي،  فيصل 

2002 . 
العلمية،   .53 الكتب  دار  الحرية،  فيلسوف  سارتر  بول  جان  عويضة،  محمد  محمد  كامل 

 .1993بيروت، 
 .1991كمال الغالي، مبادئ القانون الدستوري والنظم السياسية، جامعة دمشق،  .54
الرسالة،   .55 مطابع  المعرفة،  عالم  سلسلة  زكريا،  فؤاد  ترجمة:  الغرب،  حكمة  رسل،  لبراتز 

 . 72الكويت، العدد
 .1970، 9لطفي فهيم، هيجل حياته ومذهبه، مجلة الطليعة، القاهرة، العدد  .56
البحوث  .57 مركز  منشورات  خالد،  رشدي  ترجمة:  العام،  القانون  في  دروس  دكي،  ليون 

 . 1981بغداد،  1القانونية، ج
ماجد حميد السعيدي)الدكتور(، الفكر الإسلامي المعاصر بين التجديد والتنوير، أطروحة  .58

 م.  2015دكتوراه، كلية التربية ابن رشد، جامعة بغداد، 



 

  48 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

 

في   .59 الاسلامية  السياسية  النظرية  الوكيل،  احمد مفتي)الدكتور(، د. سامي صالح  محمد 
والشؤون   الاوقاف  وزارة  الامر،  كتاب  سلسلة  مقارنة،  دراسة  الشرعية،  الانسان  حقوق 

 .1990، 25الاسلامية، قطر ع 
حقوق  .60 في  الاسلامية  السياسية  النظرية  الوكيل،  صالح  سامي  د.  مفتي،  احمد  محمد 

الانسان الشرعية دراسة مقارنة، سلسلة كتاب الامة، وزارة الاوقاف والشؤون الاسلامية، قطر 
 . 1990، 25عدد 

محمد البهي)الدكتور(، تهافت الفكر المادي بين النظرية والتطبيق، مكتبة وهبة، القاهرة،  .61
 . 1975، 3ط
الليبرالي،  .62 والفكر  الاسلامي  السياسي  النظام  الجوهري،  وحمد  الجوهري)الدكتور(  محمد 

 .1993دار الفكر العربي، القاهرة، 
 .1961(، اقتصادنا م مطبعة النعمان، النجف، Hمحمد باقر الصدر) .63
الصدر) .64 باقر  الصدر  Hمحمد  للشهيد  التخصصية  والدراسات  الابحاث  مركز  فلسفتنا،   ،)

 هم. 1424)قد(، 
بيروت،  .65 والنشر،  للطباعة  العربية  النهضة  دار  الفيلسوف،  مع  الفندي،  ثابت  محمد 

1977 . 
بالمبادئ   .66 المقارنة  مع  الاسلام  في  العامة  الحريات  غزوي)الدكتور(،  سليم  محمد 

 .1977الدستورية الغربية والماركسية، رسالة دكتوراه، الجامعة الاسكندرية، 
محمد عبد العال السنوي)الدكتور(، النظرية العامة للحقوق والحريات العامة، المكتسبة   .67

 . 1986القانونية 
العربي، مركز   .68 المستقبل  الخصوصية والعالمية، مجلة  بين  الانسان  فائق، حقوق  محمد 

 . 1999، 245دراسات الوحدة العربية، بيروت، عدد 



 

  49 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

 

الفكر  .69 في  الحرية  القديمة،  الانظمة  في  الحرية  مفهوم  الفتلاوي)الدكتور(،  كاظم  محمد 
 المسيحي، بحث غير منشور. 

وقاموس  .70 الامير  كتاب  ونص  تحليلية  )دراسة  ميكفيللي  نيقولا  الزقزوقي،  مختار  محمد 
 ميكافيللي( مكتبة الانجلو المصرية، القاهرة.

القاهرة،   .71 والنشر،  للطباعة  القومية  الدار  العرب،  عند  الديمقراطية  الشرقاوي،  محمود 
1961 

 . 1951مصطفى كامل)الدكتور(، شرح القانون الدستوري، دار الكتاب العربي، القاهرة،  .72
 . 1977، مصنفة النظم الاسلامية، مكتبة وهبة، القاهرة، مصطفى كامل)الدكتور( .73
بغداد،  .74 القانونية،  البحوث  مركز  الدولة،  نظرية  الدستوري،  القانون  الشاوي،  منذر 

1981 . 
العربي،   .75 التراث  احياء  دار  المنزل،  الله  كتاب  تفسير  في  الامثل  الشيرازي،  مكارم  ناصر 

 م.2005، 2بيرزت، ط
 م.  1982نخبة من العلماء والمفكرين، لمحات من الفكر السياسي، المركز الاسلامي،  .76
نعمان احمد الخطيب)الدكتور(، المذهب الاجتماعي واثره على الحقوق والحريات العامة  .77

(، 1( العدد )1في كل من الدستورين الاردني والمصري، مجلة مؤتة، جامعة مؤتة، السنة )
 م.1986الاردن، 

دار  .78 الدستوري،  والقانون  السياسية  النظم  في  الوسيط  الخطيب)الدكتور(،  احمد  نعمان 
 م.2006الثقافة، الاردن، 

 م. 1988، 9نيقولو ميكافيللي، الامير، ترجمة: خيري حماد، مكتبة التحرير، بغداد، ط .79
 م. 1970هربرت ماركيوز، العقل والثورة، ترجمة: فؤاد زريا، دار الكتاب العربي، القاهرة، 

List of Sources: 
The best place to start is the Holy Quran. 
1. Ahmad Idris Al-Ta'an (PhD), The Fate of Islam in Secular Readings, Journal of 
Sharia and Islamic Studies, Kuwait, 21st year, No. 65. 



 

  50 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

 
2. Ahmad Amin and Zaki Naguib Mahmoud, Stoic Philosophy, Anglo-Egyptian 
Library, Cairo, 3rd ed., 1971. 
3. Ahmad Shalabi (PhD), Comparative Religions and Islam, Egyptian Renaissance 
Library, Cairo, 4th ed., 1973. 
4. Ahmad Kamal Abu al-Majd (PhD), Studies in Comparative Constitutional 
Systems, Cairo University, 1965. 
5. Ahmad Muhammad Ghunaim, The Development of Legal Thought, Dar al-Fikr al-
Arabi, Cairo, 1972. 
6. Edward Burns, Political Theories in the Contemporary World, translated by Dr. 
Abdul Karim Ahmad, Beirut, Dar Al-Adab, 1988. 
7. Al-Amin Al-Kala'i (PhD), Human Rights between Universality and Particularity: 
Tunisia as a Model, Journal of International Studies, Tunis, Issue 79, 2001. 
8. Ansar Muhammad Abdullah, The Political Philosophy of Russell, Egyptian 
General Book Press, Egypt, 1987. 
9. Baqir Sharif Al-Qurashi, Labor and Worker's Rights in Islam, Dar Ihya Turath Ahl 
al-Bayt, 2nd ed., 1982. 
10. Baqir Sharif Al-Qurashi, The Political System in Islam, Dar Al-Ta'aruf 
Publications, Beirut, 2nd ed., 1398 AH. 
11. Bashir Muhammad Al-Khadra (PhD), The Allied Structural Model in Arab 
Political Leadership...Democracy, Center for Arab Unity Studies, Beirut, 2005. 
12. Boutros Ghali and Dr. Mahmoud Khairy Issa, Introduction to Political Science, 
Anglo-Egyptian Library, 1961. 
13. Tharwat Badawi, Political Systems, Dar al-Nahda al-Arabiyya, Egypt, 1961. 
14. Tharwat Badawi, The Principles of Political Thought, Dar al-Nahda al-Arabiyya, 
Cairo, 1967. 
15. Jacqueline Lagré, Natural Religion, translated by Mansour al-Qadi, University 
Foundation for Studies, Publishing, and Distribution, 1993. 
16. Jean-Paul Sartre, Being and Nothingness, translated by Abdel Rahman Badawi, 
Al-Adab Publications, Beirut, 1966. 
17. James Collis, God in Modern Philosophy, translated by Fouad Kamel, Al-
Gharib Library, Cairo. 
18. Hussam Muhyiddin Al-Alusi (PhD), Philosophy and Man, Dar Al-Hikma 
Publications, Baghdad, 1990. 
19. Hassan Saab (PhD), Political Science, Dar Al-Ilm Lil-Malayin, 1966. 
20. Hassan Ali Al-Dhanun, Philosophy of Law, Al-Ani Press, Baghdad, 1975. 
21. Hassan Kira (PhD), Introduction to Law, Egyptian Knowledge Establishment, 
1974. 



 

  51 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

 
22. Hussein Jamil, Human Rights in the Arab World, Center for Arab Unity Studies, 
2nd ed., Beirut, 2001. 
23. Ramzi Al-Shaer (PhD), Ideologies and Their Impact on Contemporary Political 
Systems, Part One, Liberation Ideology, Ain Shams Press, 1988. 
24. Ramzi Al-Shaer (PhD), The General Theory of Constitutional Law, Dar Al-
Nahda Al-Masriya, Egypt, 1983. 
25. Robert MacIver, The Formation of the State, translated by Hassan Al-Saab, Dar 
Al-Ilm Lil-Malayin, Beirut, 1966. 
26. Roger Garaudy, Twentieth-Century Marxism, translated by Nazih Hakim, 3rd 
ed., 1972. 
27. Roger Garaudy, Realism Without Borders, translated by Halim Thompson, Dar 
Al-Kateb Al-Arabi for Printing and Publishing, Cairo, 1984. 
28. Zaki Naguib Mahmoud, The Renewal of Arab Thought, Dar Al-Shorouk, 9th ed., 
1993. 
29. Suad Al-Sharqawi (PhD), Political Systems in the Contemporary World, 1982, 
Dar Al-Nahda Al-Arabiyya, Cairo. 30. Saeed Zaidani, Democracy and the 
Protection of Human Rights in the Arab World in a Book on the Democratic Choice, 
Critical Studies, Center for Arab Unity Studies, Beirut, 1994. 
31. Samir Tanago (PhD), The Universal Declaration of Human Rights, Journal of 
Social Sciences, Kuwait University, 7th Year, Issue 3, 1979. 
32. Sayed Sabry (PhD), Constitutional Law, Abdullah Wahba Library, Cairo, 1949. 
33. Ta'ima Al-Jarf, The Theory of the State and the General Foundations of Political 
Organization, Cairo, 1964. 
34. Abbas Mahmoud Al-Akkad, The People's Aqyun, Dar Al-I'tisam, Cairo, 5th ed., 
1975. 
35. Abdul-Baqi Al-Bakri (PhD) and Zuhair Al-Basheer, Introduction to the Study of 
Law, University of Baghdad, Bayt Al-Hikma. 
36. Abdul-Jabbar Al-Wa'ili, Philosophical Solutions, Dar Al-Nidal, Beirut, 1994. 
37. Abdul Hakim Thanoon Al-Ghazal, Means of Developing Law in Society, Legal 
Studies Journal, published by Bayt Al-Hikma, Baghdad, Vol. 4, No. 2, 2002. 
38. Abdul Halim Khafaji, Dialogue with Communists in Prison Cells, Dar Al-Qalam, 
Kuwait, 1974. 
39. Abdul Hamid Metwally (PhD), Political Systems and General Constitutional 
Principles in Western and Marxist Systems, Manshaat Al-Maaref, Alexandria, 1958. 
40. Abdul Hamid Metwally (PhD), Constitutional Law and Political Systems, 
Manshaat Al-Maaref, Alexandria, 6th ed. 



 

  52 
 

 دراسة نقدية للنظام الفردي والماركسي  -الحرية في الفكر الغربي
 كلية التربية )المختلطة(/جامعة الكوفة  / أ.د. محمد كاظم الفتلاوي

mohammedk.alfatlawy@uokufa.edu.iq      

 ISSN: 2707- 6245  E-ISSN:2957-9996 2025نيسان  /ثامنالعدد ال

 
41. Abdul-Hayy Hijazi (PhD), Introduction to the Study of Legal Sciences, Law, 
Publications, Kuwait University, 1972. 
42. Abdul-Rahman Zaki Ibrahim (PhD), Islam and Social Balance, Al-Arabi Kuwaiti 
Magazine, Issue 354, 1988. 
43. Abdul-Fattah Al-Deiri, Sartre's Philosophy, Anglo-Egyptian Library, Cairo, 
1971. 
44. Othman Khalil Othman (PhD), Constitutional Law, Introduction to Constitutional 
Law, Dar Al-Maaref, Alexandria, 1954. 
45. Othman Khalil Othman (PhD), General Constitutional Principles, Abdullah 
Wahba Library, Cairo, 1943. 
46. Adnan Hamoudi Al-Jalil (PhD), The Theory of Public Rights and Freedoms in 
its Contemporary Applications, Cairo, 1975. 
47. Ali Omlil, On the Universality of Human Rights, Al-Muntada Magazine, Volume 
8, Issue 91, 1993. 
48. Ali Harb (PhD), Textual Criticism, Arab Cultural Center, Beirut, 1993. 
49. Ali Abdel Moati, Western Political Thought, Egyptian University House, 
Alexandria, 1975. 
50. Farouk Saad, The Heritage of Political Thought Before and After the Emir, New 
Horizons House, Baghdad, 1982. 
51. Fathi Malkawi, Bias in Western Educational Thought, Islamic Knowledge 
Magazine, Ninth Year, Issues 37-38, Summer and Autumn, 2004. 
52. Faisal Shantawi, Lectures on Democracy, Dar Al-Hamed for Publishing and 
Distribution, Jordan, 2002. 
53. Kamel Muhammad Muhammad Awida, Jean-Paul Sartre, Philosopher of 
Freedom, Dar Al-Kotob Al-Ilmiyyah, Beirut, 1993. 
54. Kamal Al-Ghali, Principles of Constitutional Law and Political Systems, 
Damascus University, 1991. 
55. Libratz 


